# सेवाफलम्

### सविवरणम्

# चतुर्वशटीकाभिस्समलंकृतम्

- १. श्रीकल्याणरायाणाम्
- २. चचा श्रीमोपेशानाम्
- ३. श्रीदेवकीनन्दनानाम्
- ४. श्रीहरिरायाणाम्
- ५. श्रीवल्लभानाम्
- ६. श्रीपुरबोत्तमानाम्
- ७. श्रीदारकेशानाम्

- ८. श्रीलालूभट्टानाम्
- ९. श्रीजयगोपालभट्टानाम्
- १०. श्रीलक्ष्मणभट्टानाम्
- ११. श्रीगोकुलनायानाम्
- १२. केवाञ्चित्
- १३. केबाञ्चित्
- १४. श्रीतजभूषणानाम्

श्रीमद्-वल्लभाचार्य-महाप्रभु-वंशावतंस-गोस्वामिश्री-१००८ श्रीगोविन्दराय-महाराजश्रीस्पेतैः-प्रकाशितम्



### सेवाफलम्

#### सविवरणम्

# चतुवंशटोकाभिस्समलंकृतम्

- १. श्रीकल्याणरायाणाम्
- २. चचा श्रोगोपेशानाम्
- ३. श्रीदेवकीनन्दनानाम्
- ४. श्रीहरिरायाणाम् ५. श्रीवल्लभानाम्
- ५. श्रीपुरुषोत्तमानाम्
- ७. श्रीद्वारकेशानाम्

- ८. श्रीलालूभट्टानाम्
- ९. श्रीजयगोपालभट्टानाम्
- १०. श्रीलक्ष्मणभट्टानाम्
- ११. श्रीगोकुलनाथानाम्
- १२. केषाञ्चित्
- १३. केषाञ्चित्
- १४. श्रीवजभूषणानाम्

श्रीमद्-वल्लभाचार्य-महाप्रभु-वंशावतंस-गोस्वामिश्री-१००८ श्रीगोविन्दराय-महाराजश्रीत्येतैः-प्रकाशितम्

#### प्रकाशक:

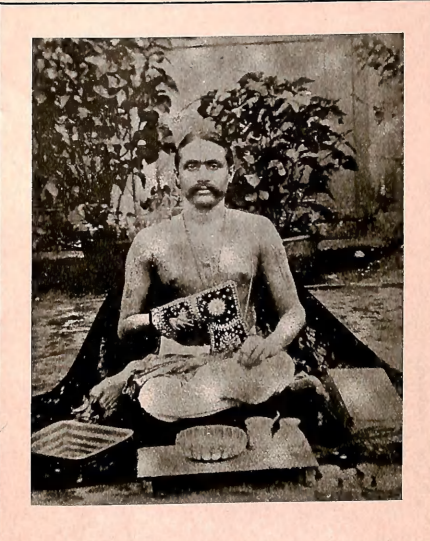
गोस्वामिश्री १००८ श्रीगोविन्दरायजी महाराज गोविन्दनिकेतन, भाटिया बाजार, पोरबन्दर, गुजरात, ३६०५७५, भारत.

साधारणसंस्करण २००० प्रति राजसंस्करण १००० प्रति श्रीवल्लभाव्द : ५०३

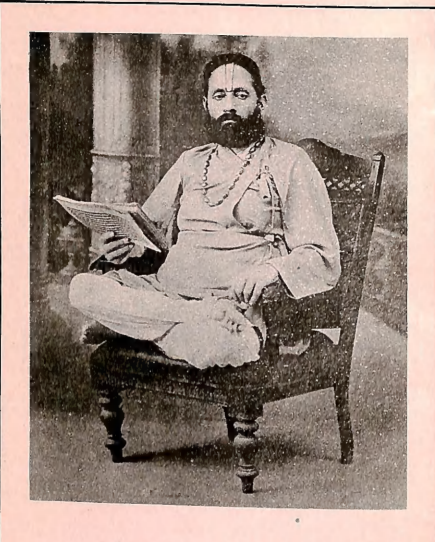
ग्रन्थपरिचयलेखक: गोस्वामी क्याम मनोहर

#### मुद्रक :

स्टूडियो बहार, २३-ए, सेन्ट्रल चौपाटी बिल्डिंग, चौपाटी, बम्बई, ४०० ००७.



गोस्वामिश्री १००८ श्रीजीवनलालजी महाराज



गोस्चामिश्री १००८ श्रीरणछोडलालजी महाराज

#### ॥ श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# ग्रन्थ-परिचय

सेवाफल और उसके विवरण की रचना श्रीमहाप्रभुने आगरामें विष्णुदास छीपाके लिए की थी. किंवदन्तीके अनुसार इसका रचनाकाल वि. सं. १५८२ माना जाता हैं. ' वार्तामें एतद्विषयक उल्लेख यों मिलता है:

"सो आगरेक पासके गाममें एक छीपाकें घरमें प्रकटे. सो बड़े भये, बीस वर्षके, तब ब्याह भयो. सो पिता वस्त्र छाप देय विष्णुदास आगरेमें जाई बेच लावें. सो ऐसे करत एक समय श्रीआचार्यजी आगरे पघारे. सो विष्णुदास सुन्दर छींटके थान ले आगरे गये. तब श्रीआचार्यजीने कृष्णदासमों कही—'यह छीपाके पास छींट आछी है सो तू ले. जो मांगे सो दे.' तब कृष्णदासने विष्णुदाससों कही—'यह छींटके थान सगरे हमकों दे. याके दाम हैं सो तू ले.' सो विष्णुदासने चौगुनौ मोल कह्यो. सो कृष्णदासने सगरे रुपैया गिन दिये. और कहे— 'और आछे थान होई सो ले आऊ!'

तब विष्णुदास चक्रत होई रहे जो ए तो बड़े महापुरुष अलौकिक जीव हैं ! जो मोल न कियो, सगरे थान लिये, ताके दाम दिये ! सो इनको छींट देनो उचित नहीं है. इनको पैसा मेरे घर आवेगो तो सगरो घर बैरागी होई जायेगो ! तब विष्णुदासने कही— 'ये सगरे अपने रुपैया लेऊ. मेरे छींटके थान फेरि देऊ.' तब कृष्णदासने कही—'तू बडो मूरख दीसत है ! ते मोल कह्यो सो दाम दिये. अब यह थान कबहूं फिरै नाहीं. तेरे टोटा होई तो और ह रुपैया ले. चौगुने तो दाम लिये !'

तब विष्णुदासने कही—'तुम महापुरुष हो ताते तिहारो द्रव्य घरमें आये सगरो घर बैरागी होईगो. याते मैं तुमको नाहीं बेचतः जो थान न देह तो यह रुपैया हू राखो. और थान हू राखो. परन्तु रुपैया तिहारो मोकों पचे नाहीं.' तब कृष्णदासने कही— 'यह थानकी श्रीआचार्यजीने श्रीमुखसों सराहना करिके कहैं—''लेऊ.'' सो तू कोटोन उपाय करे तो यह थान फिरै नाहीं और श्रीआचार्यजी बिना सेवक ओरको कछ लेत नाहीं...' तब विष्णुदासने कही— 'श्रीआचार्यजी कहां हैं ?''

उपनिषद्में ठीक ही तो कहा है कि परमात्मा न तो प्रवचनसे मिलता है, न मेघासे और न बहुश्रुततासे ही ! परमात्मा कहां है ? किसे मिलता है ? उत्तर: परमात्मा जिसे स्रोज रहा हो वहीं परमात्माको खोज पाता है ! परमात्मा जिससे मिलना चाहता है वही परमात्मासे मिल पाता है – ''यमेवैष वृण्ते तेन लम्यः'' (कठ. १ – २ – २३).

१ वैष्णववाणी (अंक ४ वर्ष १९७९) श्रीनागरदास शास्त्री लिखित लेख.

भारतवर्षकी तीन-तीन परिक्रमाओंमें श्रीमहाप्रभु इन्हीं विष्णुदासोंको तो खोज रहे थे. तभी तो विष्णुदास भी पूछ सके- ''श्रीआचार्यजी कहां हैं ?''

निरोघलक्षण ग्रन्थमें कहा गया है कि भक्तोंके बीच भगवान्का इस भूतलपर प्रकट होना करणिनरोघ है. प्रयन्तको भूल कर भक्तोंका भगवान्में आसक्त हो जाना व्यापारनिरोध है. इस प्रयन्धविस्मृतिपूर्वक भगवदासिक्तिके व्यापारद्वारा भक्तिके देह-इन्द्रिय-अन्तःकरणप्राण-आत्मा सभीसे सर्वत्र-सर्वदा भगवान्के स्वरूप या लीला का निरन्तर अनुभव होना
(मानसी सेवा) फलिनरोघ है. तदनुसार विष्णुदासकी छींटपर श्रीमहाप्रभुका रीझना करणनिरोध या. विष्णुदासका— "श्रीआचार्यजी कहां हैं?" पूछना व्यापारिनरोध था. और सेवाके
विना ही विष्णुदासको इस 'सेवाफल' का दान फलिनरोध था! "यमेवैष वृणुते तेन लम्यः
तस्यैष आत्मा विवृणुते तनुं स्वाम्!"

जीवात्माका वरण करणिनरोध है और परमात्माद्वारा निजरूपका विवरण फलनिरोध है.

वार्तामें बाता है कि 'तब श्रीआचार्यजी श्रीयमुनाजीके तीर पघारी विष्णुदासको न्हवाई नाम सुनाये ब्रह्मसम्बन्ध कराये. विष्णुदासने विनती करी— 'महाराज! में मूरख हों सो ऐसी कृपा करो जो श्रीभागवत आदि आपके ग्रन्थनमें कछु ज्ञान होई, आपके मारगको सिद्धान्त जान्यो जाई.' तब श्रीआचार्यजी 'सेवाफल' ग्रन्थ करी विष्णुदासको सुनाये. सो सुनिके विष्णुदासने विनती करी—'महाराज! 'सेवाफल' ग्रन्थके सुनेते सगरे शास्त्रपुराणको ज्ञान भयो परन्तु 'सेवाफल' ग्रन्थको अभिप्राय समुझिवेमें नाहीं आयो. तब श्रीआचार्यजी कहें— 'ग्रन्थ' 'सेवाफल' ऐसो ही कठिन है. भली करी ते पूछयो!' पाछे आप 'सेवाफल' की टीका करिके सुनाये. तब सगरे मारगको सिद्धान्त विष्णुदासके हृदयाल्ड भयो सो मगन होई गये... सो विष्णुदास थोरो सो कपडा छापें सो आगरे बेचि आवें जामे देहनिर्वाह होई. और सगरे दिन-रात मानसी सेवा श्रीआचार्यजीके ग्रन्थ श्रीसुबोधिनीजीके भावमें मग्न रहें!"

यह मानसी सेवा परासेवा है, यह सिद्धान्तमुक्तावलीमें कहा गया था. मानसी सेवाकी सिद्धि तनु-वित्तजा सेवा करनेसे होती है, यह भी वहीं कहा गया था. इस पुष्टिभिक्तरूपा सेवाकें अधिकारी पुष्टिजीव ही होते हैं, सभी नहीं, यह पुष्टिप्रवाहमर्यादामें निरूपित किया गया है. सिद्धान्तरहस्यमें पुष्टिजीवोंको पुष्टिभिक्तरूपा सेवामें दीक्षित करनेके लिए आत्म-समर्पणका प्रकार समझाया गया है: इससे भोगासिक्त पुष्टि-भिक्तमें बाघा पहुंचानेमें असमर्थं बन जाती है. नवरत्नमें सेवाको उद्धेगरिहत बनानेके लिए चिन्तात्यागकी बात समझाया गयी है. अन्तःकरणप्रबोध विवेकवीर्याश्रय तथा कृष्णाश्रय द्वारा इसी पुष्टिमार्गीय भगवत्सेवामें विध्नरूप उद्धेग एवम् प्रतिबन्धों से बचनेके उपाय दिखलाये गये हैं. चतुश्लोकीमें इस सेवाका पुष्टिमार्गीय धर्मार्थकाममोक्षकी पुष्पार्थं चतुष्टियीमें क्या स्थान है यह दिखलाया गया है.

भिक्तवर्घनीमें इस सेवाके बीजभावसे लेकर व्यसनदशातक होते विकासकी रूपरेखा खींची गयी है. सेवाके अनवसरमें चित्तके भगवत्प्रवण बने रहनेमें कोई व्यवधान न आये एदतर्थ जलभेद-पञ्चपद्यानिमें भगवत्कथाके श्रवण-कीर्तनका स्वरूप समझाया गया है. यह सेवा न निभती हो तो भोगासिक्तपर काबू पानेके लिए गृहत्याग कर देना चाहिये. यह गृहत्याग व्यसनदशा सिद्ध होनेपर ही करना चाहिये अन्यथा नहीं. संन्यासिनण्यमें यह सावधानी वरतनेकी सलाह दी गयी है. निरोधलक्षणमें इस सेवाके मानसी सेवाके रूपमें विकासके सहायक कारणोंको परिभाषित किया गया है. अब सेवाफलमें उक्त तनु-वित्तजा सेवाका फलित रूप फलिनरोध अर्थात् अलौकिक-सामर्थ्यके रूपमें दिखलाया जा रहा है. यह परमात्माके भूमारूपमें सकल वृत्तियोंका योजन है. इसे 'सर्वात्मभाव' भी कहते हैं.

समग्र षोडशग्रन्थोंकी एकवाक्यता या आघारशिलाके जैसी केन्द्रीय धारणा, पुष्टिप्रवाह-मर्यादा ग्रन्थके—''भगवद्रूपसेवार्थं तत्सृष्टि: नान्यथा भवेत्," वचनमें श्रीमहाप्रभुने स्पष्ट कर दी है. अतएव षोडशग्रन्थके उपसंहाररूप सेवाफलमें पुष्टिमार्गीय फलसे भिन्न किसी फलका निरूपण स्वीकारनेपर; अथवा पुष्टिमार्गमें भी सेवासे भिन्न किसी कर्तव्य या अवस्था को पुरुषार्थं या फलरूप माननेपर, उपक्रम-उपसंहार आदि तात्पर्यनिर्धारक अंगोंमें परस्पर विसंवाद उपस्थित हो जायेगा. अतएव इस ग्रन्थके उपसंहारमें श्रीमहाप्रभु आज्ञा करते हैं— ''कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पर्येत स वै भ्रमः''.

इस ग्रन्थमें सेवाफलके रूपमें वर्णित 'अलौकिक सामर्थ्यं,' 'सायुज्य' तथा 'वैकुण्ठादिषु सेवोपयोगिदेह' की अनेक व्याख्यायें विभिन्न टीकाकारोंद्वारा दी गयी हैं.
यथा :

१) ये तीनों फल पुष्टिसगंके तीन अवान्तर वर्ग पुष्टिपुष्टि मर्यादापुष्टि तथा प्रवाह-पुष्टि की त्रिविध कक्षाके जीवोंकें फल हैं.

२) तनुनवत्वरूप अलोकिकसामर्थ्य भगवद्विरहकी फलात्मिका अनुभूति है. सायुज्य भगवत्संयोगकी फलात्मिका अनुभूति है. नवतनुत्त्वस्वरूप सेवोपयोगिदेह उभयसाधारण अधिकारकोटीका फल है.

३) अलौकिक सामर्थ्य पुष्टिभिवतका फल है; तथा सायुज्य और सेवोपयोगिदेह मर्या-

दाभितके फल है.

४) अलौकिकसामर्थ्य सायुज्य और सेवोपयोगिदेह क्रमशः उत्तम मध्यम तथा साधारण कोटीके फल है.

५) संयोगानुभूतिरूप सायुज्य परम फल है. वियोगानुभूतिरूप अलौकिकसामर्थ्यं तथा

सेवोपयोगिदेह अधिकारसिद्धिरूप अवान्तर फल हैं.

६) अलौकिक सामर्थ्य और सायुज्य पुष्टिभन्तिके फल हैं तथा सेवोपयोगिदेह मर्यादाभन्तिका फल हैं.

- अलौकिकसामर्थ्य अति-अन्तरंग सेवाका फल है. अन्तरंग सेवाके द्विविध सायुज्यरूप फल होते हैं: केवल आत्मना अनुभूयमान सायुज्य और अलौकिक-देह-इन्द्रिय-अन्त:करण-आत्मना अनुभूयमान सायुज्य. सेवोपयोगिदेह विहरंग सेवाका फल है.
- ८) सर्वेन्द्रियोंकी भगवत्परता अलौकिकसामर्थ्य है. देहनाशक विगाढ़भावसे अन्यस्फूर्ति-रहित आन्तर संयोग सायुज्य है. मानसी सेवाकी सिद्धि होनेपर, वैकुण्ठादि भगवद्घामोंमें जैसे देह होते हैं वैसे, सेवोपयोगिदेहकी सिद्धि तृतीय फल है.

भगवान्के द्वारा प्रदत्त भावोंके अनुसार भगवदनुभूतिके अनेक प्रकारोंमें भक्तोंको फल-रूपता प्रतीत होती है. अतः सभो व्याख्याकार अपनी-अपनी फलरुचिके अनुसार फलकी व्याख्या करते रहते हैं. इनमें यदि मतभेद दिखलायी पडता है तो वह भी अपनी-अपनी फल-रुचिकी मस्तीका मधुर मतभेद है. अतः मतभेद भी फलात्मक है !

ग्रन्थके तात्पर्यका जहां तक प्रश्न है तो वह भागवत (३।५।३२-४०) के नौ श्लोकोंकी सुबोधिनीमें श्लोमहाप्रभुने सुस्पष्ट किया है. वहां भी सेवाफलकी तरह भिनतके तीन फल दिखलाये गये हैं: जीवन्मुक्ति सायुज्य और वैकुण्ठलोकप्राप्ति. अतः अलौकिकसामध्यं और जीवन्मुक्ति को एक एक मानना चाहिये; तथा वैकुण्ठलोदिषु सेवोपयोगिदेह और वैकुण्ठलोक-प्राप्ति को एक एक मानना चाहिये; उभयत्र सायुज्य तो समान है ही. इस एक एपताको निर्धारित करनेके बाद सुबोधिनीमें जो विस्तृत विवरण फलत्रयका दिया है तदनुसार सेवाफल ग्रन्थमें निर्दिष्ट फलत्रयका भी स्वरूपनिर्धारण सुकर हो जाता है.

अलौकिकसामर्थ्य प्रकट होता है, इस भूतलपर भगवत्सेवा करते हुवे, सकल इन्द्रियोंसे भगवदनुभूतिके रूपमें, यही पुष्टिमार्गीय जीवन्मुक्ति है. इसे 'फलिनरोध,' 'सर्वात्मभाव,' 'ब्यसनोत्तर-कृतार्थता,' 'तनुनवत्व' या 'मानसीसेवा' कुछ भी कहो, एक ही अवस्थाके विभिन्न पहलुओंका निरूपण है. स्थूल दृष्टिसे शब्दार्थ भिन्न-भिन्न है पर पदार्थ सर्वत्र एक ही है.

भागवतके दशम स्कन्धका वर्ण्य-विषय निरोध है. एकादश स्कन्धका वर्ण्य-विषय मुक्ति है. द्वादश स्कन्धका वर्ण्य-विषय आश्रय-ब्रह्मभावापत्ति है. इस स्कन्धत्रयोके विषयक्रम तथा श्रीमहाप्रभुके—"एवं भेदत्रयं निरूपितं सायुज्यं वैकुण्ठः जीवन्मुक्तिश्चे ति" (सुबो.३।२५।४०) वचन की एकवाक्यताको दृष्टिगत करनेपर यहां सेवाफलग्रन्थमें विणत फलत्रयका रूप स्पष्ट-तया निर्धारित हो जाता है. अलौकिकसामध्यं फलिनरोध है, इस भूतलपर घटित होनेवाली भक्तोंकी जीवन्मुक्तिकी तरह, जो दशम स्कन्धके भक्तोंके जैसी भगवदनुभूतिका एक अलौकिक प्रकार है. सायुज्य परमात्मामें लय है, विदेहमुक्तिकी तरह, जो एकादश स्कन्धका वर्ण्य-विषय है. वैकुण्ठादिषु-सेवोपयोगिदेह आश्रय-ब्रह्मभावपत्ति है, वैकुण्ठादि दिव्य भगवद्धामोमें दिव्य देह प्राप्त करके पुनः भगवद्भजनके सुअवसरकी प्राप्ति है, जो भागवतके द्वादश स्कन्धका वर्ण्य-विषय है.

इस तरह तीनोंकी एकवाक्यता निर्घारित हो जानेपर निरोधलक्षण ग्रन्थके बाद सेवाफल

ग्रन्थकी कमसंगति भी स्पष्ट हो जाती है. निरोधकी साधनावस्थाका निरूपण निरोधलक्षणमें अभिलिषत है तथा निरोधल कलावस्थाका निरूपण यहां सेवाफलमें. जैसे सेवाकी साधनावस्था सिद्धान्तपृक्तावली तथा सिद्धान्तरहस्य में विवक्षित है और सेवाकी फलावस्था यहां सेवाफलमें.

विभिन्न व्याख्याकारोंके इस फलविचारके वारेमें इतने जादा मतभेदका कारण एक मधुय कलह है. पुष्टिभिक्तमें भगवान्की संयोगानुभूति परमफल है कि विरहानुभूति. इस प्रश्नका उत्तर देते समय विभिन्न व्याख्याकार अपनी-अपनी भावक्षिके विवश उलझ जाते हैं. अतः सेवाफल ग्रन्थके अध्ययनसे पूर्व एतद्विषमक श्रीमहाप्रभु-श्रीप्रभुचरणके मन्तव्योंका अध्ययन उपकारक होगा.

तैत्तिरीयोपनिषद्में ब्रह्मको 'आनन्दमय' (२।५) कहा गया है और 'आनन्द' (३।६) भी. इसी तरह यहीं (२।७ में) ब्रह्म को 'रस' भी कहा गया है—"रसौ व सः " ब्रह्मसूत्रके—"आनन्दमयोभ्यासात्" सूत्रमें दो वातें निर्घारित की गयी हैं. एक तो 'आनन्द' पदके साथ 'मय (ट्)' प्रत्यय प्रचुरताके अर्थमें प्रयुक्त हुआ है अतः 'आनन्दमय' का अर्थ होता है: प्रचुर आनन्दरूप. दूसरे 'आनन्दमय' शब्द परमात्माका वाचक है. इन सारी वातोंको लक्ष्यगत करनेपर दो प्रश्न उठते हैं:

- १) क्या 'आनन्द' और 'आनन्दमय' शब्द पर्यायवाची होनेपर भी अर्थछायाके भेदके कारण ब्रह्मके किन्हीं दो रूपोंका निरूपण करते हैं या नहीं ?
- २) यदि करते हों तो "रसो वै सः" वचन द्वारा ब्रह्मके किस रूपको, क्या आनन्दरूपको अथवा आनन्दमयरूपको, 'रस' कहा जा रहा है ?

निश्चयेन कहा जा सकता कि श्रुतिका भार परमात्माकी रसरूपतापर अधिक है क्योंकि स्पष्टतया वहां कहा गया है-''रसो वै सः रसं ह्येवायं लब्ब्वा आनन्दी भवती.'

इस विषयमें श्रीहरिरायचरणकी धारणा है कि परमात्माके विहःप्रकट साकृति रूपको 'आनन्दमय' कहना चाहिये और भक्तके हृदयमें प्रकट होती परमात्माके प्रति स्नेहानुभूति या प्रीति को 'आनन्द' कहना चाहिये.

रसशास्त्रमें रित अर्थात् प्रीति को 'रस' एवम् 'स्थायिभाव' कहा जाता है. जिस व्यक्तिके बारेमें रित या प्रीति होती है उस व्यक्तिको रसशास्त्रमें 'आलम्बनिवभाव' कहा जाता है. रसशास्त्रका प्रमुख विवेच्य विषय हमारे प्रमुख मनोभाव, उनके विषय, उद्दीपक, अनुभावक एवम् अंगभूत अस्थायी मनोभावों के स्वरूपोंका निर्धारण हैं. अतः रस अर्थात् स्थायी मनोभाव को रसशास्त्रमें धर्मी माना जाता हैं; और इन प्रीति भय कोघ उत्साह निवेंद जैसे मनोमावोंके विषय उद्दीपक आदि अन्य सभी अंगोंको धर्म माना जाता है.

तदनुसार श्रीहरिरायचरणकी घारणा है कि बहिःप्रकट परमात्माका रूप, क्योंकि भक्तके स्नेहमय स्थायी भावका ही आलम्बनविभागके रूपमें हृदयके बाहर प्राकटच है अतः, उसे

धर्मसहित धर्मी मानना चाहिये इसके विषरीत भक्तके हृदयमें प्रकट स्थायीभाव, जिसकी स्पष्ट अनुभूति विरहदशामें ही सम्भव है, उसे केवलघर्मी मानना चाहिए. "एतावान्परं विशेषो यद् बहिःप्रकटं रूपं रसधर्मसहितम् 'आनन्दमय' शब्देनोच्यते, धर्ममात्रं केवल भाव रूपम् 'आनन्द' शब्देन इति" (प्रमुप्रादुर्भावविचार). अतः केवल धर्मीको उपनिषद्में 'रस' कहा गया है. श्रीहरिरायचरणके अनुसार 'आनन्द' और 'रस' पर्यायवाची शब्द हैं, और, 'आनन्दमय' का अर्थ होता है: रसधर्म-आलम्बनविभावसहित स्थायिभाव. 'आनन्दमय' और 'रस' पर्यायवाची नहीं हैं.

अणुभाष्यमें परन्तु भाष्यकार किञ्चित् भिन्न प्रकार दिखलाते हैं— "अग्रे 'रसो वै सः' इति वक्ष्यमाणत्वात् तस्य च स्थायिभावात्मकत्वात् तस्यैव आनन्दमययत्वाच्च'' (अणुभाः ३।३।१५). यहां 'आनन्दमय' और 'रस' को पर्यायवाची माना गया है.

ब्रह्मको आनन्दरूप माना गया है— "आनन्दो ब्रह्मेति व्यजानात्". ब्रह्म अपरिच्छिन्न—अनन्त-पूर्ण आनन्द है, पर भनतके हृदयमें जब उस परमात्माके लिए प्रीति प्रकट होती है तो उसके अनुभवका मुख,ब्रह्मको केवल तत्वानुभूतिसे कहीं अधिक पूर्णंतर—प्रबुर होनेके कारण, 'आनन्दसय' कहलाता है. अतः भाष्यकारके मतमें 'रस' का पर्यायवाची शब्द 'आनन्दसय' है. तैतिरीयोपनिषद (२।५) में अतएव विज्ञानमयकोशके भीतर आनन्दमयकी उपस्थिति दिखलायी गयी है. इस आनन्दमयकी आत्मा आनन्द है यह—"आनन्द आत्मा" (वहीं) कह कर-दिखलाया गया है.

ऐसी स्थितिमें आनन्दको धर्मी मानना चाहिये कि आनन्दमयको ? यदि आनन्दको धर्मी मानते हैं तो आनन्दमय धर्म बनेगा और यदि आनन्दको धर्म मानते हैं तो आनन्दमयको धर्मी मानना पडेगा.

हमने देखा कि रसशास्त्र प्रेमको धर्मी मानता है और प्रियतम आदिको धर्म. क्योंकि रसशास्त्र भावविवेचना है और प्रेम एक भाव है. अतः अपने पारिभाषिक अधेमें प्रियतम रसशास्त्रके लिए धर्म वन जाता है. क्योंकि प्रियतमके स्वरूप गुणधर्म या विभिन्न प्रकारों का विवेचन, रसशास्त्रको, प्रेमके जनक और प्रेमके आलम्बन-विषय के रूपमें अभीष्ट है—स्वतन्त्र-त्या नहीं. भागवतमें भगवान्से भिन्न किसी लौकिक चरित्रके रसात्मक वर्णनका कोई स्थान नहीं है. ऐसे ही ब्रह्मके शुष्क तात्विक विवेचनार्थ भी भागवत प्रस्तुत नहीं है. भागवत भगवान्के रसात्मक रूप एवम् लीला के वर्णनार्थ प्रवृत्त हुयी है. अतएव कभी रसशास्त्रीय परिभाषाओं के सहारे भगवान्के स्वरूप एवम् लीला का वर्णन होता है तो कभी ब्रह्मशास्त्रीय परिभाषाओं के सहारे भी. कभी भक्तोंकी भक्तिक अंगके रूपमें भगवान्का वर्णन होता है, तो कभी भगवत्लीलाके अंगके रूपमें भक्त और उनकी भगवद्भिक्त का वर्णन होता है. कभी अतएव भक्तिको धर्मी मान कर तदंगभूत भगवान्का धर्मके रूपमें वर्णन होता है (यह रसशास्त्रीय विवेचनशैली है) और कभी भगवान्का धर्मी मान कर उनकी लीलाके अंगभूत भिक्त और भक्तों का

धर्मरूपेण निरूपण होता है (यह ब्रह्मशास्त्रीय विवेचनशैलो है). इनमेंसे किसी एकतर परि-भाषाके अनुसार विवेचनाका हुठाग्रह सरस तो हो सकता है पर सर्वांगीण नहीं.

अतएव भागवतानुसारी भगवान्के रसात्मक रूपके निरूपणमें दोनों वर्णनशैलियोंका यथायथ उपयोग अभीष्ट होता है. भक्तोंके प्रियतम भगवान्को कभी 'घर्मी' कहा जाता है और उनके स्वरूप गुण एवम् लीला के आकर्षणके कारण प्रकट होती प्रीतिको 'घर्म'.

सुबोधिनी (१।१९।१६) में श्रीमहाप्रभुने यह समझाया है: "स्नेह एक विलक्षण पदार्थ है. स्नेहके आधार और विषय दोनों ही भगवान् ही होते हैं. जितना-जितना कोई भगवान्के निकट पहुंचता जाता है, उतना उसमें भगवान्के ज्ञान ऐक्वर्य आदि गुणोंका संक्रमण भासित होने लगता है, जैसे अग्निके निकट स्थित वस्तुओंमें उष्णता संक्रान्त होती है. इसी तरह जितनी जितनी निकटता भगवान्के साथ हमारी बढ़ती जाती है, उतनी-उतनी मात्रामें भगवद्धमें प्रीति भी हमारे भीतर बढ़ती चली जाती है". प्रीति भगवान्का आत्मरतिरूप धमें है, पर भगवान्के निकट होनेपर वह हमारे भीतर भी प्रकट होने लगता हैं. अतएव श्रीमहा-प्रभु कहते हैं—"प्रीतिस्तु भगवद्धमंः" (सुबो. २।२।७). यह बह्मशास्त्रीय विवेचनशेली है.

प्रेम, प्रियतमके कारण, प्रेमीके हृदयमें प्रकट होता है. प्रेमके अति गाढ होनेपर, प्रियतम-की अनुपस्थितिमें भी आसिक्तभ्रमन्यायसे, उस प्रेमके कारण प्रियतम भी कभी प्रकट हो सकता है. प्रियतमसे प्रकट होनेके रूपमें प्रेम वर्म तथा प्रियतम धर्मी माना जाता है. पर प्रगाढ अवस्थामें प्रेमके कारण प्रियतमके प्रकट होनेपर, प्रेम धर्मी और प्रियतम धर्म बन जाता है. अतः प्रेम और प्रियतम का भेद बड़ा लंबीला है—"विरहभावे... तु ज्ञानादिसर्वतिरोधानेन अग्रिमरसानुभवो न भविष्यतीति स्वयमेव (आलम्बनिवभाव एव ) तदनुभवातमको भवतीति ज्ञापनाय विज्ञानरूपस्वभुच्यते. तदनुभवविषयः आनन्दमयः इति तत्स्वरूपमुच्यते. तत्र निरुपधिप्रीतिरेव मुख्या नान्यदिति ज्ञापनाय प्रियस्य प्रधानागत्वमुच्यते. स्थायिभाव-स्यंकरूपत्वादात्मत्वमुच्यते. यतः ततएव (स्थायिभावादेव ) विभावादिः विविध-भावोत्पत्तिः" (अणुभाः १।१।११) प्रेम ही जब प्रयाद वन कर प्रियतमके रूपमें बाहर प्रकट हो जाता है तो वहिःप्रकट रूपको 'आनन्दमय' कहा जाता है और अन्तःस्थित प्रेमको 'आनन्द?' अन्यथा प्रियतम भगवान् आनन्द हैं और भगवत्प्रेम आनन्दमय.

अणुभाष्य (३१३१०) में यह कहा गया है कि जैसे तन्तुओं अातान-वितान बुने जानेपर जो पट प्रकट होता है वह तन्तुओंसे भिन्न नहीं होता, इसो तरह आलम्बन विभाव (स्वयम् भगवान्) उद्दीपन विभाव (वेणुनाद आदि) अनुभाव (भूभृंगादि) तथा सञ्चारिभाव-(मान-दैन्यादि) के परस्पर आतानवितानमें जिस स्थायिभाव (भगवत्यीति) का प्राकट्य होता है वह स्वयम् भगवान्से भिन्न नहीं होता. अतः आनन्द और आनन्दमय का भेद वस्तुगत न होकर विवक्षागत होता है.

१ कोष्ठान्तर्गत शब्द लेखकके हैं.

अवतारकालमें भगवान् अपनी लीलाओं के द्वारा भक्तों के हृदयमें अनेक प्रकारके स्नेह प्रकट करते हैं. ऐसे स्नेही भक्त जब भगवद्विरहमें भगवान् गृणगानमें तल्लीन हो जाते हैं तब हृदयस्थित स्नेह भगवद्विषयक विविध मनोरथों के सांचेमे ढलकर स्वयम् भगवान् एवम् उनकी लीलाओं का रूप धारण कर लेता है. अनवतारकालमें इसी तरह सेब्य-स्वरूप सेवाकर्ता के हृदयमें स्नेह प्रकट करते हैं. यह स्नेह भगवत्कथाके श्रवण—कीर्तन—कालमें भक्तके हृदयमें भगवत्वरूपानुभूतिका रूप भी धारण कर लेता है.

तामस-प्रमेय-प्रकरणकी सुबोधिनीमें अतएव भगवान्का स्वरूप 'नटवरवपु'कें रूपमें वर्णित हुआ है:

''रसानुभूतिके दो प्रकार सम्भव हैं. प्रथम प्रकार होता है: जहां प्रेम (स्थायिभाव-धर्मी) और प्रियतम (आलम्बनिवभाव-धर्म) दोनोंकी अनुभूति हो. द्वितीय प्रकार होता है : प्रियतम (आलम्बनविभाव-धर्म) अनुपस्थित हो, पर प्रेम (स्थायिभाव धर्मी) की अनुभूति हो रही हो. नाटचमें, द्वितीय प्रकारसे, केवल रित या प्रेम की ही वास्तिविक होती है. प्रियतम-आलम्बनविभावके रूपका तो केवल नाटन ही होता है, साक्षात् उपस्थिति नहीं. संयोगमें आलम्बनविभाव और स्थायिभाव दोनों ही उपस्थित रहते हैं<mark>. नेत्रोंके समक्ष वाहर आलम्बनविभावरूप भगवान् उपस्थित</mark> होते हैं और हृदयके भीतर स्यायिभावरूप भगवद्रति भी अवस्थित होती है. संयोग-लीलामें अतएव 'वर' की तरह प्रत्यग्रभोग माना जाता है; और विप्रयोगलीलामें गाढ स्नेहवश 'आसक्तिश्रम'की तरह अनुभूत होती भगवदुपस्थिति 'नट' की तरह केवल नाटन मात्र है. अतः नटवत् और वरवत् लोला करनेवाले भगवान्के स्वरूपको 'नटवरापु' कहा जाता है. क्योंकि श्रृंगाररसके अनुसार प्रत्यप्र-साक्षात् सम्भोग जैरो वर-पतिका कार्य है, वैसे ही नाटचमें सम्भोगका नाटन नट-अभिनेताका कार्य होता है. भगवान् एककालावच्छेदेन उभयविधकार्यं सम्पन्न करते हैं. वाह्यमें प्रकट होकर रसानुभव प्रदान करनेका; तथा हृदयमें तीव आसक्तिवश प्रकट होती अनुभूतिमें रसाभिनय करनेका भी.

ज्ञानियोंद्वारा उपासनार्थ किल्पत रूप हृदयमें अनुभवसुख प्रदान कर सकता है. पर भक्तोके लिए तो उनके द्वारा भावित रूपको धारण कर भगवान् वाहर भी प्रकट होते हैं. सभी इन्द्रियोंसे अनुभूत होनेका सुख भक्तको प्रदान करते हैं. इस वहि:प्रकट भावित रूपको मायिक किल्पत; या देहदेहिभावन्यायसे परमात्माके वास्तविक स्वरूपको आवृत करनेवाला कोई भिन्न रूप नहीं माना जा सकता है. यह भावित-बहि:प्रकट रूप उतना ही पारमायिक होता है जितने कि स्वयम् परमात्मा' (सुबो. १०।१२।५).

इस प्रसंगमें रसशास्त्रीय रीतिके अनुसार निरूपण किया गया है. अतएव भगवद्रतिकी तुलनामें भगवरन्को धर्मके रूपमें विणित किया गया है. किरभी लक्ष्यमें रखने लायक वात यहां यह है कि वृन्दावनमें प्रत्यग्रभोक्ताके रूपमें; तथा व्रजकी गोपिकाओं हे ह्दयमें वृन्दावन

की आन्तर लीलानुभूतिके दानद्वारा, रूप एवम् लीला का नाटक करते हुवे, अपना उभयविध (नटवत् और वरवत्) रूप भगवान्ने एककालावच्छेदेन प्रकट किया है. भगवान् स्वयम्को बहिः प्रकट न करें तो ज्ञानियों और भक्तों के सुखमें कोई तारतम्य नहीं रह जाता है. प्रत्युत भवतोके लिए केवल हृदयमें भगवान्का अनुभूत होना तो एक दु:लकी वात वन जाती है! (हृद्येव प्राकटचे तु मनोमात्रभोग्यत्वम्. बहिःप्राकटचे सर्वेन्द्रियभोग्यत्वम्. एवं सति चक्षु-राद्यविषयत्वे प्रियपदार्थस्य मनोमात्रविषयत्वं दुःखदमित्यनुभवसिद्धमतो भक्तार्थं तथेति. नतु स भगवान् एव तथा आत्मभिन्नवपुषो भर्ता इत्यर्थः. सुबो. टिप्प. १०।१८।५).

यदि आनन्दको स्थायिभावात्मक आत्मस्य।नीय धर्मी माना जाये तो बहिःप्रकट आन-न्दमय स्वरूप अर्थात् आलम्बनविभावरूप वपु उस स्थायिभावसे भिन्न नही होता. इसी तरह यदि आनन्दको आलम्बनविभावरूप धर्म माना जाये तो भी प्रत्यग्रभोक्ता 'वर' के रूपसे

केवल-रसरूप आनन्दमय धर्मी 'नट' रूप भगवान् भिन्न नहीं होते.

"यत्रैकाग्रता तत्राविशेषात्" (४।१।११) ब्रह्मसूत्रके भाष्यमें यह कहा गया है कि "जिन भक्तोंको आन्तर भगवदनुभूति होती है या जिन भक्तोंको बाह्य भगवदनुभूति होती है उनके भाव या अनुभूयमान भगवत्स्वरूप में किसी भी प्रकारका तारतम्य नहीं होता." आन्तर-संयोगमें भक्तहृदयस्थित भाव भगवदाकार ग्रहण कर लेता है, तथा बाह्यसंयोगमें भगवान् भक्तके हृदयमें भावाकार ग्रहण करते चले जाते हैं. दोनों ही तरह समानता है.

पुरुषोत्तमको अनुभूतिस पूर्व अनिवार्य सर्वात्मभाव, अतएव, वियोगकी तरह भक्त-भग-वान्के संयोगमें भी स्वीकारा गया है. वेणुगीतकी सुबोधिनीमें सकल इन्द्रियोंके भगवान्में विनियोगको सर्वात्मभाव कहा गया है. वाणीसे भगवान्के साथ संलाप, नयनोसे दर्शन, वाहुओंसे भगवान्का आलिंगन, हाथोंसे सेवा, त्वचासे स्पर्श, रसनासे अधरामृतपान, कानोंसे वेणुकूजनका श्रवण, नासिकासे भगवद्गन्धका आध्राण, चरणोंसे भगवान्के निकट गमन, अन्तः करणसे भगवरस्वरूपकी भावना, पायूपस्थैन्द्रियोंसे रोमोद्गम और भोग को वेणुगीतमें इन्द्रियवानोंका परमफल माना गया है. सकल इन्द्रियोंके भगवान्में ऐसे विनियोगकी तुलनामें मुक्ति तो भक्तोंको अपनी सर्वविध सम्पूर्ण निष्फलता ही प्रतीत होती है. जैसे किसी नयन-वानको सदा-सर्वदाके लिए अन्धकूपमें धकेल देना या उसे नयनोंसे वञ्चित कर देना दोनोंमें कोई विशेष अन्तर नहीं होता हैं. जागतिक विषयोंमें अनुरागके नष्ट होनेपर तथा सर्वात्मभावसे सम्पन्न होनेपर भवतको सकल इन्द्रियों द्वारा भगवत्स्वरूपानन्दकी अनुभूति मिलती है-"बांधकानां परित्यागे साधकानां न तद् भवेत्" (वेणुगीत सुबो. कारिका)

इन कारिकाओंमें संयोगकालीन सर्वात्मभावका वर्णन है. श्रीप्रभुचरण उल्लिखित 'बाधक' का अर्थ प्रापिश्वक विषयोंमें अनुराग; तथा 'साधक' का अर्थ सर्वोत्मभावपूर्वक भजन करते हैं. सर्वभाव सिद्ध होनेपर ही भक्त सायुज्यमुक्ति (भगवान्में लीन होने)से वच सकता है. अर्थात प्रस्तुत सेवाफल विवरणमें विवक्षित प्रथमफल 'अलोकिक सामध्ये' के सिद्ध होनेपर

भक्त, द्वितीयफल 'सायुज्य'से बच सकता है.

तृतीयस्कन्ध-सुबोधिनीके एतद्विषयक विचारोंसे एकवाक्यता करनेपर सायुज्य बाद पुन: नूतन अलौकिक देहकी प्राप्तिका भी एक प्रकार मान्य किया गया हैं. अतः अलौकिक सामध्यंके वाद सीधे सेवोपयोगिदेहकी प्राप्ति, अथवा सायुज्योपरान्त सेवोपयोगिदेहकी प्राप्ति, अथवा सायुज्य ही केन्ज, यों फलानुभूतिके अनेक प्रकार सम्भव हैं. परन्तु यह निश्चित है कि इन्द्रियवानोंका मुख्य फल तो सर्वात्मभाव या अलौकिकसामध्ये ही है. अन्यया तृतीयस्कन्धके—"हतात्मनो हतप्राणांक्च भिवतरिनच्छतो गतिमण्वीं प्रयुंवते" वचनमें निरूपित गौणफल्ल्प सायुज्य मिलता है. इन्द्रियादिसे रहित होकर भगवान्के दर्शन-स्पर्शन-श्रवणादिके सुखसे विच्यत होना इन्द्रियवान् भक्तोंकं लिए एक विडम्बना है!

अमरगीतके "सर्वात्मभावोधिकृतो भवतीनामघोक्षजे" (१०।४४।२७) वचनमें विप्रयोग-कालीन सर्वात्मभावका वर्णन है और वेणुगीतमें संयोगकालीन.

यहां यह अवधेय है कि रसशास्त्रीय दृष्टिसे करुणवित्रयोग और श्रृंगारवित्रयोग में, एक महत्त्वपूर्ण अन्तर यही है कि जहां पुनर्मिलन निश्चित हो, वहां वित्रयोग श्रृंगाररसात्मक माना जाता है, पर जहां पुनर्मिलन असम्भव हो अथवा जन्मान्तरमें सम्भव हो तो ऐसा वित्रयोग श्रृंगाररस न रहकर करुणरस वन जाता है. "युनोरेकतरस्मिन् गतवित लोकान्तरं पुनरलम्ये विमनायते यदैकस्तवा भवेत्करुणवित्रलम्भास्यः" (साहित्यदर्पण ३।२०९) "शोकस्थायिन्तया भिन्नो वित्रलम्भादयं रसः, वित्रलम्भे रितः स्थायी पुनःसम्भोगहेतुकः" (सा. द. ३।२२६)

परमफल संयोगको मानना चाहिये कि विप्रयोगको, इस विवादमें अतिवादी दृष्टिकोण अपनाने पर, या तो अधूरे श्रृंगारकी महत्ता मानेनी पड़ती हैं या श्रृंगारविप्रयोग और करुण-विप्रयोग के मौलिक भेदकी उपेक्षा हो जातो है. क्योंकि रसशास्त्रमें यह माना गया है कि विश्रयोगके बिना केवल संयोगानुभूतिमें वह चमत्कृति नही आती है. अतएव पूर्वरागोत्तर मानोत्तर और अवासोत्तर संयोगमें विशेष चमत्कृतिका हेतु पूर्वराग, मान या प्रवास जिनत विश्रयोगको ही माना गया है—'न विना विप्रलम्भेन सम्भोगः पुष्टिमञ्जूते कथायिते हि वस्त्रादौ भूयान् रागो विवर्धते'

श्रीमहाप्रभु भी अतएव जैसे— "वाह्याभावे तु आन्तरस्य व्यर्थता" का विधान करते हैं वैसे ही—"आन्तरं तु परं फलम्" भी स्वीकारते ही हैं. श्रीप्रभुचरणने भी अतएव स्पष्ट शब्दों में इसका खुलासा— "स रसस्तु संयोगविष्रयोगाभ्यामेव पूर्णो भवत्यनुभूतो नैकतरेण" (अणु. ४।२।१) कह कर दिया है.

केवल विप्रयोग अथवा केवल संयोग को परमफल मानना भगवान्के 'नटवरवपु' रूपकी अस्वीकृति हैं. विप्रयोगमें भक्तके हृदयमें भगवान्की आन्तर अनुभृति होती है नटवत्; और संयोगमें भक्तके नेत्र आदि इन्द्रियोंद्वारा भगवान्की बाहर अनुभृति होती है, वरवत् श्रीमहा-प्रभु किन्तु केवल नटवत् या केवल वरवत् रूपको फल न मानकर 'नटवर वपु' के रूपमें भगवान्को—"इदमेवेन्द्रियवतां फलम्" स्वीकारते हैं.

लौकिक श्रृंगारमें विप्रयोगकालीन आन्तर संयोगकी अनुभृतिको आसिक्तवश पैदा होती केवल भ्रान्ति ही माना गया है क्योंकि नायक अथवा नायिका की अनुपस्थितिमें उनकी अनुभृति वास्तविक नहीं हो सकती है. किसी भी देश अथवा काल में परन्तु सर्वव्यापी सनातन परमात्माका अनुपस्थित होना अकल्पनीय वात है. अनुभृत होते हों या नहीं पर, हृदयमें और हृदयके वाहर, सर्वत्र-सर्वदा भगवान् तो विद्यमान हैं ही. अतः भगवदनुभृतिपर भ्रान्तिकी परिभाषा लागू ही नहीं हो पाती है!

भिन्तिके घटक तत्त्व दो माने गये हैं एक माहात्म्यज्ञान और दूसरा सुदृढ़ सर्वतोधिक स्नेह. यह माहात्म्य भगवान्का ही हो सकता है कि वे बाहर अप्रकट होनेपर भी भक्तके हृदयमें भावात्मना प्रविष्ट होकर भिन्तिको करुणरस होनेसे बचा लेते हैं. इसी तरह सुदृढ़ सर्वतोधिक स्नेहमें भी यह सामर्थ्य स्वीकारना पडता है कि उसके वशीभूत होकर भगवान्को

भक्तके मनोरथोंके अनुरूप बाहर प्रकट होना पड़ता है.

इस विषयमें श्रीप्रभुचरणकी यह उक्ति मननीय है कि — "भगवद्विरहस्य सर्वसाधारण-त्वेषि स्थायिभावात्मकरसङ्पभगवत्प्रादुर्भावो यस्य हृदि भवति तस्यैव तदप्राप्तिजः तापः तदनन्तरं नियमतः तत्प्राप्तिश्च भवति" (अणु. ४।२।११). भक्तिविधनीमें भक्तिकी चार अवस्था स्वीकारी गयी हैं:

- (१) बीजभाव
- (२) प्रेम
- (३) आसक्ति
- (४) व्यसन

"भावैरंकुरितं" कारिका और उसके व्याख्यानमें, अवतारकालीन सुदृढ सर्वतोधिक भग-वद्गति, जो विना किसी प्रकारके माहात्म्यज्ञानके ही बजभक्तोंमें प्रकट हो गयो थी, की चारके वजाय सात अवस्थाओं का वर्णन श्रीप्रभुचरण तथा श्रीहरिरायजी ने किया है: (१) भाव (२) प्रेम (३) प्रणय (४) स्तेह (५) राग (६) अनुराग (७) व्यसन-

भावैरंकुरितं महीमृग्दृशामाकल्पमासिञ्चितम् प्रेम्णा कन्दलितं मनोरथमयैः शाखाशतैः संम्भृतम् लौत्यैः पत्लितं मुदा कुसुमितं प्रत्याशया पुष्पितम् लीलाभिः फलितं भजे वजवनीश्रृंगारकल्पद्वम् ।।

(श्रीमत्त्रभुचरण)

भावः प्रेमप्रणयः स्नेहो रागानुरागव्यसनानि । अंकुरकन्दलशाखापल्लवकलिकाप्रसूनफलानीति ।।

(श्रीहरिरायचरण)

यह रसशास्त्र और भगवत्शास्त्र के समन्वयपर अवलम्बित भक्तिशास्त्रीय विदेचन है. अन्यथा केवल रसशास्त्रके अनुसार रितको दस अवस्थायें स्वीकारी गयी है: (१) चक्षूराग

- (२) मनःसंग (३) संकल्प (४) जागर (५) तनुता (६) विषयद्वेष (७) लज्जात्याग (८) उन्माद (९) मूर्छा (१०) मरण. इन्हें भिक्तविधनीमें विश्वत चार अवस्थाओं में बांट कर देखना हो तो इस तरह देखा जा सकता है:
  - (१) बीजभाव-- (क) चक्षूराग (ख) मनःसंग (ग) संकल्प
  - (२) प्रेम--(क) जागर (ख) तनुता
  - (३) आसक्ति—(क) विषयद्वेष (ख) लज्जात्याग
  - (४) व्यसन——(क) उन्माद (ख) मूर्छा (ग) मरण

यहां अवधेय यह है कि व्यसनदशामें उन्माद एवम् मूर्छा तक तो बाह्य या आन्तर संयोगिकी अनुभूति सम्भव है. अतएव इन्हें निरोधलीलाके अन्तर्भूत माना जा सकता है. क्योंकि निरोध जब भगवत्स्वरूप एवम् भगवद्गुण उभयकृत होता है तो वह स्वयम् फलात्मक होनेसे अंगीरूप माना जाता है. अन्यया केवल भगवद्गुणकृत निरोध एकादश-द्वादशस्कन्धमें वण्यं मुक्तिलीला और आश्रयभावापित की लीलाका अंग होनेसे 'साधनकृत्स्नता' रूप माना गया हैं. मुक्ति या आश्रय लीलाके अंगरूप निरोधवाली व्यसनदशामें स्नेहकी दसवी अवस्था मरण सम्भव हो जाती हैं. भक्त इस मौतिक देहको छोडकर या तो भगवान्में लीन हो जाता हैं या फिर नूतन अभौतिक सिच्चदानन्दात्मक दिव्य देह व्यापिवेकुण्ठ-नित्यलीलामें प्राप्त कर लेता हैं— 'क्राह्मेण ब्रह्मसम्बन्धिना ब्रह्मणा भगवतंव स्वभोगानुरूपतया सम्पादितेन सत्यज्ञानान्त्यात्मकेन शरीरेण पूर्वोक्तान् अश्नुते" (अणु ४।४)५).

इस दिव्य देहान्तरसे लभ्य पुनःसंयोगकी भगवच्छास्त्रीय वृष्टिसे बड़ी महत्ता है,
मुितिक रूपमें रसशास्त्रीय वृष्टिसे किन्तु देहान्तरलभ्य संयोग श्रृंगाररसकी मर्यादासे बिहर्भूत
या विपरीत है. अतएव भिवतशास्त्रमें ऐसे संयोगकी फलरूपता गौण मानी गयी है—"भगवानेव हि फलं स यथाविभवेद भुवि" (पु. प्र. म.) वचनमें भूतलपर ही आविर्भूत भगवान्को
पुष्टिफल मानकर अतएव भक्तको मुक्ति या आश्रय लीलाकी ओर हठात् ले जानेवाली
भिक्तका वर्णन स्वयम् भगवान्ने इन शब्दोंमें किया है—"अनिच्छतो गितमण्यों प्रगुंक्ते"
अमरगीतपर टिप्पणींमें श्रीप्रभुचरण ऐसी भगवल्लीलाको —"अस्मदिधकारविरुद्धा
कहते हैं.

संक्षेपमें (१) अलौकिकसामर्थ्य सर्वातमभावरूप होनेके कारण संयोग या वियोग दोनों अव-स्थाओंमें फलिनरोधरूप है. इसे 'तनुनवत्व' या 'मानसी सेवा' भी कहा जा सकता है पुष्टि-भक्तोंके लिए यह जीवन्मुक्तिके जैसी अनुभूति है (२) सायुज्य विदेहमुक्ति है, पुरुषोत्तममें लीन हो जाना. (३) वैकुण्ठ आदि लोकोमें सेवोपयोगी देहकी प्राप्ति नवतनुत्व है. इसे 'ब्रह्म-भावापत्ति' या 'आश्रयभावापत्ति' भी कहा जाता है.

समग्र षोडशग्रन्थमें प्रस्तुत सेवाफल ग्रन्थ श्रीमहाप्रभुके स्वयंकृत विवरणके बावजूद अति क्लिष्ट और सूत्रात्मक भाषामें लिखा गया ग्रन्थ है. छन्दशास्त्रकी दृष्टिसे वैसे तो इस ग्रन्थमें साढें सात कारिकार्ये हैं, पर वाक्यार्थबोधका दृष्टिसे वाक्यविमर्श करनेपर इसमें पंद- रह सूत्रात्मक वाक्य दृष्टिगोचर होते हैं. पाणिनीसूत्रोंकी तरह बहुधा इनमें भी--'सूत्रेष्वदृष्टं पदं सूत्रान्तरादनुवर्तनीयं सर्वत्र" नियम लागू होता दिखलायी देता है. तदनुसार उन्हें पृथक पृथक करके देखनेका प्रयास अब हमें करना है. इसमें दो-तीन तत्व मार्गदर्शक मानने पडेंगे. उदाहरणतया पूर्ववाक्यके किसी अंशसे उत्तरवाक्य पूर्ण होता हो तो उसे पूर्ण कर लेना चाहिये. सेवाफलविवरणमें स्वयम् श्रीमहाप्रभुने जिस अस्पष्ट शब्दका जो अर्थ दिया हो उसे कोष्ठकमें रखकर उस अर्थको स्फुट या पूर्ण कर लेना चाहिये. कभी साकांक्ष पदोंकी आकांक्षा-पूर्तिके लिए कोष्ठकमें सम्बन्धघटक सर्वनामादिपदोंका विन्यास भी किया जा सकता है. तद्नुसार प्रथम वाक्य तो एकदम स्पष्ट ही मिल जाता है:

१) याद्शी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते.

सिद्धान्तमुक्तावलीके—''कृष्णसेवा सदा कार्या मानसी सा परा मता, चेतस्तत्त्रवणं सेवा तित्सद्धये तनुवित्तजां' वचनमें, चतुश्लोकीके— ''सर्वदासर्वभावेन भजनीयो वजाधिपः स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः क्वापि कदाचन'' वचनमें; तथा भिनतविधनीके—''बीजदाद्र्ये-प्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः अन्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजया श्रवणादिभिः'' वचनमें सेवाका जो स्वरूप समझाया गया, उसके सम्पन्न होनेपर सेवाकी फलरूपताका स्वरूप यहां समझाया जा रहा है.

२) अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः

आद्य ग्रन्थ यमुनाब्दकके सातवें क्लोकमें विषत — "ममास्तु तब सिन्नधी तनुनवत्वमेतावता न दुर्लभतमा रितर्मुरिएपी मुकुन्दिपि ! '' प्रार्थनामें व्यक्त हुवे मनोर्थको सिद्धि, जब भगवान अलौकिकसामर्थ्यका दान करते हैं तभी सम्भव है. अन्यथा अलौकिकसामर्थ्यके दानके अभावमें भगवत्सेवापरायण भक्त या तो पुरुषोत्तममें लीन हो जाता है; या फिर वैकुष्ठ आदि भगवद्धामों में, भौतिक देहके छूट जानेके वाद, अलौकिक दिव्य सेवोपयोगिदेह प्राप्त कर लेता है.

३) अश्र (सेवायां) फलं (अलौकिकसामर्थां) वा,अधिकारो (सायुज्यं सेवोपयोगिदेहो

वैकुण्ठ।दिषु) वा (भवतु) कालः नियःमकः न (भवति).

पुष्टिप्रवाहमयादा ग्रन्थमें यह कहा गया था कि पुष्टि जीवोंको उनका फल भगवत्स्वरूपसे ही मिलता है— 'कायेन तु फलं पुष्टी वहीं यह भी कहा गया था कि "भगवानेव हि फलं स यथाविभवेद भुवि, गुणस्वरूपभेदेन तथा तेषां फलं भवेत्" अर्थात् यथाधिकार हृदयमें भगवद्गुणोंका अथवा नयनोंके समक्ष साक्षात् भगवत्स्वरूपका इस भूतलपर प्रकट होना पुष्टिजीबोंकी फलानुभूति हैं भगवान् ही जब फल हों; और वे यदि काल-कर्म-कर्ता-मन्त्र-द्रव्य-देश-स्वभाव आदि हेतुओं अथवा साधनों के अधीन न हों तो, पुष्टिमार्गीय फलात्मिका सेवा अथवा अधिकारात्मिका सेवा का नियामक काल कैसे हो पायेगा ?

अलौकिकसामर्थ्य या तनुनवत्व के साथ भगवत्सेवा सम्पन्न हो पाती हो तो वह सेवाकी फलरूपता हैं. अन्यथा वह न होनेपर सेवाके कारण पुरुषोत्तममें सायुज्य या वैकुण्ठ आदि मगवद्धामोंमें सेवोपयोगी नूतन दिव्य देह प्राप्त होता है, भगवत्सेवा करनेवाले भक्तके भौतिक देहके छूटनेके बाद. अत: ऐसी भगवत्सेवा फलरूपा न होकर अधिकाररूपा मानी जाती हैं. फल हो या अधिकार, पुष्टिभक्तिमें भगवान् ही नियामक है, काल-कर्म-स्वभावादि नहीं.

४) (सेवायां) बाधकं तु उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्, भगवतः अकर्तव्यं चेद्रः

काल-कर्म-स्वभाव यद्यपि फल या अधिकार में नियामक नही हैं, फिर भी, फलदान या अधिकारसम्पादन की भगवदिच्छाके न होनेपर भगवत्सेवामें उद्वेग प्रतिवन्ध अथवा भोग बाधक बन सकते हैं.

जैसे फल तीन माने गये हैं, सेवामें, ऐसे ही विघ्न भी तीन ही माने गये हैं. इनमें उद्देग के अनेक रूप नवरत्न एवम् विवेकधैर्याश्रय में दिखलाये गये हैं. वहां आश्रयभावकी हृढताके लिए अध्यक्षरका उच्चारण तथा लीलाभावना की बात समझायी गयी है. अतएव उद्देग और उससे वचनेके उपायके बारेमें अब पुनः यहां किसी निरूपणकी आवश्यकता नहीं है. अतः इस सेवाफलके विवरणमें प्रतिबन्ध एवम् भोग रूप विघ्नोंका विचार होगा.

प्रतिबन्घ दो प्रकारके होते हैं : एक साधारण और दूसरा भगवत्कृत. साधारण प्रतिवन्धोंका निवारण छोकचातुरीसे करना चाहिये.

श्रीप्रभुवरणने अपने आत्मजोंको लिखे एक पत्रमें ऐसी लोकचातुरीका उपदेश दिया है "अन्यच्च यवनादयो ठाकुरद्वारे आगच्छिन्ति यथापूर्वं भाषणिमलनप्रसादादिकं कार्यम् यद्यपि हार्वं न भवति, वाह्यतोपि कार्यम्'. ऐसी लोकचातुरीका प्रयोजन निर्विष्टन भगवत्सेवाका निर्वाह ही होना चाहिये. आत्मसम्मानको खोकर सरकारी अफसरोंकी चापलुसीका नहीं. अतएव इसी पत्रमें सावधान भी किया गया है—"सावधानै: सहपरस्परस्नेहैं: अवहिर्दृष्टिसेवक-पर्यः स्थेयम्."

भगवत्कृत प्रतिबन्धका निराकरण जीवके सामर्थ्यके बाहर होता है. अतः उसका विचार वादमें किया जायेगा. इसी तरह द्विविध भोगका विचार भी आगे किया जायेगा.

५) भगवतः सर्वथा अकर्तस्यं चेद् (भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्धः तदा) गतिः न हि (भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यं, तदा अन्यसेवापि व्यर्था, तदा) यथा वा तत्त्वनिर्धार (आसुरोयं जीव इति) विवेकः (तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यमिति, अन्यथा) बाधकानां (त्रयाणां साधन –) परित्यागः (कर्तव्य इति) साधनं मतम् .

पुष्टिमार्गीय जीव देवी होनेके कारण कभी प्रवाहमार्गीय या आसुरी सृष्टिका हो नहीं सकता. िकर भी यह सम्भव है कि उसके देह-इन्द्रिय-प्राण-अन्तः करणमें किसी समय या किसी जन्ममें आसुरभावोंका आवेश हो जाये. अतएव पुष्टिप्रवाहमर्यादा ग्रन्थमें— ''आसवती भगवानेव शापं दापयित क्वचित्'' के द्वारा पुष्टिजीवोंमें आसुरावेशके कारणक्ष्पमें भगविदच्छाको मान्य किया गया है. सुबोधिनी (३।२५।३२) में—''ये वा देन्यां सम्पिद जाताः तेषामिप (इन्द्रियाणि) देवरूपाणि भवन्ति आसुराण्यिप भवन्ति'' कहा गया है. वहीं यह भी कहा गया है कि '' भित्तदेवेरैव भवित नासुरैः'' अतः जिस जन्ममं पुष्टिभक्तके देहेन्द्रियादिमें देवी

गुणोंका आवेश प्रवल नहीं होता, उस जन्ममें पुष्टिप्रभु, उस जीवसे फलारिमका सेवा लेना नहीं चाहते हैं, ऐसा समझ लेना चाहिये. ऐसी स्थितिमें अन्य कोई रह नहीं जाता, जिसके आश्रय या भजन से भगवत्सेवामें पैदा होनेवाले विघ्न दूर हो पायें, या अन्य कोई उपाय शक्य बन पाये. अतएव श्रीमहाप्रभु कहते हैं—''तदा अन्यसेवापि ब्यर्था''

भगवन्मार्गमें भगविदच्छाके विना कोई विघ्न आ नहीं सकते और भगविदच्छाके कारण आये हुवे विघ्नोंको कोई दूर नहीं कर सकता है. नवरत्नमें अतएव कहा गया है कि ''अज्ञानादथवा ज्ञानात्कृतमात्मिनिवेदनं यैं: कृष्णसात्कृतप्राणैं: तेषां का परिदेवना! ''अतः पृष्टिजीवको जब प्रभु संसारासिक्तर्में फंसाये रखना चाहते हों तो अन्याश्रय या अन्यभजन से कुछ भी प्राप्त हो नहीं पायेगा.

तस्वदीपनिवन्धके शास्त्रार्थप्रकारणमे "कृष्णपदेन वहिर्भजनमेव मुख्यमिति निरूपितं 'यो वेद निहितं गुहायाम्' इति तु ज्ञानमार्गे" (कारिका १३) कहा गया है. भागवतार्थं प्रकरणमें भी भगवदवतारकालीन भजनका विकल्प ज्ञान माना गया है—"पुरुषाणां तथा स्त्रीणां रात्री च दिवसे तथा ज्ञानं भक्तिश्च सततं चक्रवत् परिवर्तते" (१०।१११–११३). भक्तिर्वाधनी(४) में भी "व्यावृत्तोपि हरी चित्तं श्रवणादौ न्यसेत्सदा" कहा है. इसी तरह "सेवायां या कथायां वा..." कारिकामें 'सेवा और कथा' को उत्तमकल्प माना गया है, तथा 'सेवा या कथा' को गौणकल्प माना गया है. अणुभाष्य (४।१।८) में—"एवं वहिःप्राकटचमुवत्वा आन्तरं तदाह. भावनौत्कटचदशायां व्यभिचारिभावात्मकसततस्मृति-रूपध्यानादिप हृदि प्रकटः सन्नासीनो भवतीत्यथं" कहा गया है.

इन सभी उद्धरणोंपर लक्ष्यपात करनेसे यह स्पष्ट हो जाता है कि सेवाफलमें विणित् 'ज्ञानमार्ग' मर्यादामार्गीय ज्ञानवाला नहीं है, किन्तु पुष्टिमार्गीय ज्ञानको लेकर ही यहां 'ज्ञानमार्ग' शब्द प्रयुवत हुआ है. पुष्टिमार्गमें भगवत्सेवा भवित है तथा भगवद्गुणगान या भगवत्कथा ज्ञान है. भगवद्गुणानुवादकी प्रणालीसे हृदयमें सतत भगवद्घ्यान या भगवत्स्मृति को बनाये रखना 'ज्ञान' कहलाता है. निरोधलक्षणमें—''गुणेब्बाविष्टचित्तानां सर्वदा मुरवैरिण : संसारविरहक्लेशों न स्यातां हरिवत्सुखम्" कहा गया है. अतः भगवान्के गुणानुवादसे 'शोकाभाव' सिद्ध होता है. यह पुष्टिमार्गीय विवेक है.

जिनसे यह कथात्मिका भिवत भी न निभती हो, उनके लिये विवेकधैर्याश्रय तथा कृष्णा-श्रय में प्रपत्तिमार्गका निरूपण किया गया है—''अलौकिकमनःसिद्धौ सर्वथा शरणं हरि, एवं चित्ते सदा भाव्यं वाचा च परिकीर्तयेत्" (दिवे.१३) इसी तरह ''अजामिलादिदोषाणां नाशको नुभवे स्थितः ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः कृष्ण एव गतिर्मम... विवेकधैर्यभक्तत्या-दिरहितस्य विशेषतः पापासक्तस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम''(कृष्णा.७ और ९) कहा गया हे.

पूर्णभिक्तिके दो अंग माने गये हैं: एक बाह्य अंग माहात्म्यज्ञान और दूसरा आन्तर अंग सुदृढ सर्वतोधिक स्नेहः अतः सुदृढ सर्वतोधिक स्नेहके बिना सेवा-कथाका निर्वाह शक्य नहीं होता. फिरभी माहात्म्यज्ञानपर अवलम्बित अरणागति—आश्रय-प्रपत्तिरूप उपाय शक्य हो तो

उसे अपनाना चाहिये. अतएव माहात्म्यज्ञानमूलक होनेके कारण प्रपतिमार्गको भी पुष्टि-मार्गमें ज्ञान माना जाता है.

प्रतिबन्ध जो भगवत्कृत प्रतीत न होते हों पर हमें पुष्टिभक्तोचित विवेक या धर्य से विञ्चत करते हों तो, उनसे बचनेके अनेक उपाय नवरत्न तथा विवेक धर्याश्रय में दिखलाये गये हैं. यथा—प्रार्थनात्याग, अभिभानत्याग, हठत्याग, अनाग्रह, सहिष्णुता, असामर्थ्यभावना, भगवल्लीलाभावना, मनवाणीसे सतत शरणभावना, अन्याश्रयत्याग, दृढ विश्वास तथा प्राप्त सुख-दुःखकी ममताद्वेष-रहित स्वीकृति आदि.

उद्देगके हेतुओं, साधारणप्रतिबन्धके हेतुओं तथा लौकिक भोगके हेतुओं का त्याग करनेपर सेवाका निर्विद्य निर्विह सुकर बन जाता है. उद्देगऔर उसके विभिन्न हेतुओं के निवारणका उपाय नवरत्त ग्रन्धमें समझाया गया. साधारण प्रतिबन्ध तथा उसके हेतुओं के निवारणका उपाय विवेक्षचैर्याश्रय ग्रन्थमें समझाया गया है. अब लौकिक क्षुद्र भोग और अलौकिक महान्भोग का प्रभेद तथा अन्य भी तत्सम्बन्धी विवेचन आगे किया जायेगा.

#### ६) भोगे अपि बाधकानां परित्यागः एकं साधनं मतम्.

भोग दो तरहके सम्भव हैं: एक लौकिक भोग और दूसरा अलौकिक भोग. लौकिक भोग त्याज्य होता है. भगवान्को असमिंपत—अनिवेदित वस्तुओंका उपभोग भगवरसेवामें बाधक बनता है. यह सिद्धान्तरहस्य (कारि. ४) में-''अन्यथा सर्वदोषाणां न निवृत्तिः कथश्वन, असमिंपत-वस्तूनां तस्माद् वर्जनमाबरेत्'' कह कर समझाया गया है. अतः असमिंपत-अनिवेदित वस्तुओंका उपभोग वाधक है ओर उनका परित्याग हमारे लिये एक साधनके रूपमें कर्तव्य है. ७) तथा भोगे परं निष्प्रत्यूहं साधनम् अवि मतं (यतः) महान् (अलौकिकस्तु) भोगः (फलानां मध्ये) प्रथमे सवा विवाते (प्रविश्वति).

सिद्धान्तरहस्य प्रत्थम जैसे असमितिक त्यागकी वात समझायी है, उसी तरह समितिक उनभोगको आवश्यकता भी दिखलायी गयी है—"निवेदिभिः समप्येंव सर्व कुर्यादिति...सेव-कानां यथा लोके व्यवहारः प्रसिद्धचित तथा कार्यं समप्येंव सर्वेथां ब्रह्मता ततः" भगवान्को समिति भगवत्प्रसादरूप स्त्रक् गन्ध वस्त्र अलंकार अन्त गृह तथा परिवारिक जन, सांसारिक मोहके नहीं, किन्तु भगवद्भावके वर्धक होते हैं ब्रह्मको समिति सभी कुछ ब्रह्मात्मक हो जाता है. जैसे गंदी नालीका जल गंगामें मिल कर गंगाजल वन जाता है. अणुभाष्य (३।३।३९) में अतिएव कहा गया है—"सर्विनिवेदनपूर्वकं गृहेषु भगवत्सेवां कुर्वतां तदुपयोगित्वेन तैम्यएव मुक्तिः भवतित्यर्थः एतावृशानां गृहा भगवद्गृहा एव आदिपदेन स्त्रीपुत्रपश्चादयः संग्रह्यत्ते एतेन ज्ञानादिमार्गादुत्कष उक्तो भवतिः वाधकानामिति साधकत्वात्" अन्यमार्गमें भोगके साधन अन्ववस्त्रगृहपरिवार आदि वाधक माने जाते हैं, पुष्टिमार्गमें भगवत्सेवाके अंग वन जानेपर, इन्हें साधक माना जाता हैं. क्योंकि वे लौकिक आसिवतको बढानेके बजाय शनै. शनै: हमें अलौकिकसामर्थ्य अर्थात् सर्वेत्द्रयोंको भगवत्परताकी ओर हो ले जानेवाले वनते हैं. निरोधलक्षण ग्रन्थमें इसे—"संसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै कृष्णस्य

सर्ववस्तुनि भूम्न ईशस्य योजयेत्' कहा हैं.

भगविष्वविदित वस्तुका भगवत्प्रसादके रूपमें उपभोग, सेवाके प्रथम फल अलौकिक-सामर्थ्यको प्राप्त करनेकी दिशामें अग्रसर होना हैं. अतः वह अलौकिक भोग होनेसे निष्प्रत्यूह— निर्देष्ट है, महान हैं

८) सविघ्नः अल्पो (भोगः) बलात् घातकः स्यात्.

"यो वै भूमा तदमृतम् अध यदल्पं तन्मत्यम्" (छान्द. व ७।२४।१) इस श्रुतिमें मत्यंत्वेन निन्दित अल्पभोगका परिहार भगवत्समपितके उपभोगसे शक्य वन जाता है. अतएव छान्दोग्योपनिषद्के इसी प्रकरणमें— "आहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धिः सत्त्वशुद्धौः ध्रुवा स्मृतिः स्मृतिलम्भे सर्वप्रन्थीनां विमोक्षः (७।२६।२) वचनद्वारा आहारशुद्धिके उपलक्षणसे प्रत्येक भोगकी शुद्धिकी आवश्यकता दिखलायी गयी है, मत्यं—अल्प—क्षुद्र लौकिक भोग कभी शोकमोहसे रहित नहीं होता है. अतः अनेकविध शोकमोहरूप विध्नोंसे युवत अल्प भोग स्वयम् मत्यं होनेपर भी मारक होता है. भगवत्सेवोचित भावका बलवान् घातक होता है. अतः लौकिक भोग त्याज्य है.

९) बलाइ एती (प्रतिवन्धकौ) सदा मती.

भिक्तविधनी (६) में कहा ही गया है कि ''तादृशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशकम्'' अतः लौकिक भोग और भगवत्कृत प्रतिबन्ध भगवत्सेवामें बहुत वलवान् प्रतिबन्धक सदा होते हैं. इनमं लौकिक भोगका त्याग तो शक्य है पर भगवत्कृत प्रतिबन्धका निवारण शक्य नहीं है यह अब आगे कहा जायेगा.

१०) द्विलीये (भगवत्कृत-प्रतिबन्धे ज्ञानस्थित्यभावेच) संसार्रानश्चयात् चिन्ता सर्वथा त्याज्याः

सर्वनिर्णय-प्रकरण (कारिका २४७) में यह दिखलाया गया है कि किन-किन स्थितियों में भगवत्सेवा छोड देनी चाहिये. यथा-

क) आसुरावेशके कारण हमारी इन्द्रियोंकी भगवत्सेवाम स्वतः प्रवृत्ति सम्भव न लगती हो तो हठपूर्वक उन्हें भगवत्सेवामें लगानेपर विक्षेप उत्पन्न हो जाता है ऐसी स्थितिमें सेवा छोड देनी चाहिये.

ख) अतिवार्धंक्य या शारीरिक व्याधियों के कारण किसी व्यक्तिमें भगवत्सेवार्थ अपेक्षित

शनित न रह जाती हो तो मेवा छोड देनी चाहिये.

ग) पारिवारिक सामाजिक या राजनैतिक दृष्टिसे जिनके अधीन होनेके कारण हम विवशतया भगवत्सेवा न कर पाते हों तो वह भी एक प्रतिबन्ध सेवामें सम्भव है.

ष) सैवा करते रहनेपर भी निरन्तर चित्तमें अन्यव्यासंग या व्यग्रता बनी ही रहती हो

तो भगवत्सेवोचित भावना हृदयमें कदापि प्रकट नहीं हो पाती.

डः) अन्य पारिवारिक जन भगवत्सेवार्थ अपेक्षित भावनामे रहित हों, या भगवत्सेवामें प्रति-कूल हों, पर वे हमारे द्वारा की जाती भगवत्सेवामें लौकिक हेतुओंके वश सहयोग देनेको वाधित होते हों तो, उन्हें वह सेवा पीडाजनक प्रतीत होगी. ऐसी परपीडाजनक भगवत्सेवा नहीं करनी चाहिये.

श्रीमहाप्रभु स्पष्ट शब्दोंमें आज्ञा करते हैं कि इन स्थितियोंमें सेवा छोड देनी चाहिये. सेना छोड देनेपर उसका अनुकल्प भगवत्कथा माना गया है. कथानुष्ठान पृष्टिमार्गमें भिनतकी गानगार्गसे जुडी हुई सीमाकी तरह हैं. परन्तु यहां इस सीमाके भीतर भी रहना जो शक्य न हो तो माहात्म्यज्ञानमूलक प्रपत्तिमार्गमें अवस्थित होना चाहिये. एतदर्थ विवेक धेर्य और आश्रय को अपनानेकी बात समझायी गयी है. पर जब वह भी शक्य न हो तो समझ लेना चाहिये कि इस जन्ममें प्रभु हमें संसारावेशसे छुटकारा देना नहीं चाहते हैं.

विवेकधैर्याश्रय ग्रन्थमें अतएव-' अशक्ये वा सुशक्ये वा सर्वथा शरणं हरिः'' कहकर तथा नवरत्न ग्रन्थमें-''चित्तोद्वेगं विधायापि हरिः यद्यत् करिष्यति तथैव तस्य लीलेति मत्वा चिन्तां द्वृतं त्यजेत्, तस्मात्सर्वात्मना नित्यं श्रीकृष्णः शरणं मम वदद्भिरेव सततं स्थेयमित्येव मे मितः'' (८-९) के उपदेशके अनुसार चिन्ताका त्याग कर शरणभावना करनी चाहिये.

११) नाखे (आद्यफलाभावे) तु (भगवतः आधिर्दैविकसेवा-) दातृता नास्ति

सेवा निरन्तर करते रहनेपर भी अलौकिकसामध्येक प्रकट होनेके कोई चिन्ह दिखलायी न पड़ते हो तो सेवाकी न्यूनता नहीं मान लेनी चाहिये. किन्तु भगवान्की आधिदैविकी सेवाके सुखदानकी इच्छा नहीं हैं, ऐसे समझना चाहिये. आधिदैविकसेवा-सुखकी पात्रता भगवान्की दातृतापर अवलम्बित है. यह तो कहा ही गया है कि पुष्टिमार्गीय फल या अधिकार की प्राप्ति भगवान्के देनेपर ही होती है, साधनाभिमानसे नहीं.

१२) तृतीये (भोगाभाव-सिद्धः भावे) तु गृहं बाधकम्.

स्वगृहमें निरन्तर सेवा करते रहनेपर भी भोगाभाव यदि सिद्ध न होता हो तो गाहंस्च्य-गृहको ही बाधक समझना चाहिये. अतएव भिक्तिविधनी और संन्यासनिर्णय ग्रन्थोंमें, ऐसी स्थितिमें, कथाश्रवण परिचर्या या गृहत्याग के अनुकल्पोंको अपनानेकी बात समझायी गयी है.

१३) इयं (भगवतो दातृता) अवश्या सदा भाव्या, अन्यत्सवं मनीभ्रमः, तदीवरिष तत् (दातृताभावनं) कार्यं (यतो भगवान्) पुक्टी नंव बिलम्बयेत्.

नवरत्न ग्रन्थमें कहा गया था कि आत्मनिवेदन करनेवाले पृष्टिभक्तको कभी चिन्ता नहीं करनी चाहिये. क्योंकि पृष्टिप्रभु भगवान्, किसी एकाद् जन्ममें लौकिक स्थिति जैसी स्थिति पृष्टिजीवकी करते भी हों, परन्तु गति कभी लोकिक या प्रावाहिकी नहीं करेंगे. अतः भिवतके भलीभांति निर्वाह न होनेकी स्थितिमें अन्य पृष्टिमार्गीय भगवदीयोंके साथ बैठकर अपने आत्मनिवेदनका स्मरण-भावन करना चाहिये. "भगवानिप पृष्टिस्थो न करिष्यित लोकिकों च गति, निवेदनं तु स्मर्तेच्यं सर्वथा तादृशैः जनैः सर्वेद्वरूच सर्वौत्मा निजेच्छातः करिष्यित" (१-२).

होता वही है जो भगविदच्छा होती है. मिलता वही है जो भगवान् हमें देना चाहते हैं. भगवान्को फलदानेच्छा किसीके वसकी बात नहीं है. वह 'अवश्या' है. उसपर किसीका जोर नहीं चलता है. भगवान् परन्तु दयालु भी हैं वे केवल सर्वेश्वर ही नहीं अपितु सर्वात्मा भी हैं. अतः जिस जीवका पुष्टिमार्गमें वरण भगवान्ने कर लिया हो उसे पुष्टिभिक्तिके दानमें अधिक विलम्ब नहीं करेंगे. इस तरह भगवान्के पुष्टिफलदाता होनेकी भावना सदा करनी चाहिये.

साथ ही साथ निरोधलक्षण ग्रन्थमें यह भी कहा गया था कि ''महतां कृपया यावद् भगवान् दयिष्यित, तावदानन्दसन्दोहः कीत्यमानः सुखाय हि'' अतः जिनसे सेवा आदि न निभ पाती हो ऐसे दयनीय पुष्टिजीवोंके प्रति अन्य भगवदीयोंका भी यह कर्तव्य है कि वे भगवान्के ऐसे गुणों एवम् चित्रों का कीर्तन करें कि जिससे साधारण पुष्टिजीवोंके हृदय और बुद्धि में भगवान्के पुष्टिफलदाता होनेकी आस्था एवम् धारणा दृढ हो जाये. यह जिससे सेवा— कथामय आदर्श जीवन निभ पाता हो ऐसे एक पुष्टिजीवका दूसरे, जिससे नहीं निभ पाता, उसके प्रति कर्तव्य है. बालबोध ग्रन्थके उपदेशद्वारा श्रीमहाप्रभु अतएव भगवत्सेवार्थ असमर्थ जीवोंमें तदीयता और सदाश्रय के भावोंको उद्बोधित करना चाहते हैं.

जलभेद और पश्चपद्यानि ग्रन्थमें अतएव वक्ता एवम् श्रोता की उत्तम-मध्यम-निम्न कक्षायें समझायी गयी हैं. उनके भलीभांति ज्ञात हो जानेपर जिस पुष्टिजीवसे सेवात्मिका भित्त नहीं निभ पाती वह भी कथा-श्रवण-कीर्तन-स्मरण आदिकी प्रक्रियाके द्वारा अपने पुष्टि-भावोंके पोषणमें सक्षम हो पाता हैं.

१४) गुणक्षोभे अपि एतदेव दृष्टव्यम् इति में मतिः

भिन्तविधनी ग्रन्थमें यह दिखलाय। ही गया है कि स्वगृहमें भगवत्सेवाकथामय जीवनयापन सभी पुष्टिजीवोंके लिए शक्य नहीं होता. इसके अनुकरपरूप गृहत्यागके लिये आवश्यक
भिन्तका व्यसनदशामें विकास भी अतएव बहुत दुर्लभ बात है. गृहत्यागका विकल्प किसी
भगवदीयकी सत्संगतिमें रहकर भगवत्परिचर्या करना और भगवत्कथाके श्रवण-कीर्तनमें
सम्मिलित होना दिखलाया गया है. परन्तु जिस भगवदीयका सत्संग हम करना चाहते हों
उसमें मानव-स्वभाव-सुलभ दोषदर्शन होनेपर भिन्तथावमें बाधा पहुंचनेकी आशंका उठी थी
इसके परिहारार्थ एकान्तवासके औचित्यका भी वहां विचार किया गया था. एकान्तवासके
बजाय भगवदीयकी संगतिमें 'अदूरे-विश्वकषें' की नीति बरतनेका सुझाव दिया गया था.
क्योंकि अपरिपक्व सिद्धान्तबोधकी स्थितिमें एकान्तवास करनेपर कभी अपसिद्धान्तोंके
स्वाध्यायकी सम्भावना रहती है.

स्वमार्गीय सिद्धान्त अतः स्वमार्गीय वक्ताके मुखसे सुननेका आग्रह रखना चाहिये. " भक्त्याचारोपदेशार्थनानावाक्यनिरूपकः" श्रीमहाप्रभुके ग्रन्थोंका ही स्वाध्याय करना चाहिये. सारे गुणक्षोभ इससे शान्त हो जायेंगे, ऐसा श्रीमहाप्रभुका आश्वासन हैं.

१५) 💵 कुसृध्टि: वा काचिबुत्पद्यंत स वें भ्रम:

षोडशग्रन्थके उपक्रमरूप यमुनाष्टकमें - "ममास्तु तव सिन्नधी तनुनवत्वम् " कह कर भगवत्सेवार्थ अपेक्षित देहकी नूतनताकी प्रार्थनाके द्वारा भगवत्सेवाकी महत्ता दिखलायी गयी है. षोडशग्रन्थके उपसंहाररूप सेवाफल ग्रन्थका नामाभिधान 'भित्तफल' 'कथाफल' 'त्यागफल' 'निरोधफल' या 'प्रपत्तिफल' न कह कर 'सेवाफल' करना; तथा अलौकिकसामध्यंके रूपमें सेवाका फल पुनः सेवाको ही मानना भी, पुष्टिमार्गमें सेवाकी महत्ताका ही प्रमाण है.

सिद्धान्तमुक्तावली, पुष्टिप्रवाहमर्यादा, सिद्धान्तरहस्य, 'भक्तिवर्धिनी तथा निरोध-लक्षण ग्रन्थोमें शब्दशः; तथा अन्य ग्रथोंमें तात्पर्यशः सेवाके महत्त्वके पुनःपुनः उल्लेख द्वारा जो अम्यास किया गया है, उसके आघारपर भी पुष्टिमार्गमें सेवाकी असाधारण महत्ता सिद्ध होती है.

चतुश्लोकीमें - ''सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः स्वस्यायमेव धर्मों हि नान्यः क्वापि कदाचन'' द्वारा की गयी कृष्णसेवाकी प्रशंसा, तथा निरोधलक्षणमें की गयी – ''नातः परतरो मन्त्रः नातः परतरः स्तवः नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात्परम्' वचन द्वारा अन्य उपायोंकी निन्दा, द्वारा अर्थवादके विचारसे भी भगवत्सेवाकी महत्ता सिद्ध होती है.

श्रीमहाप्रभुके अन्य ग्रन्थों में भी यथा निवन्ध भाष्य या सुबोधिनी में सेवाका उल्लेख मिलता हे, परन्तु भगवरसेवाका सांगोपांग-सपरिकर स्वरूप जैसा यहां विणत हुआ है, वह अन्यत्र सुलभ नहीं है. सेवाका अन्तरंगरूप भाव-भावना है. सेवाके विहरंगरूपमें आत्मसमर्पण, तनुवित्तजा सेवा, गृहस्थित वस्तु एवम् परिजनों का भगवतसेवामें विनियोग; तथा अन्य भी नवधा भक्यंगभूत श्रवण-कीर्तनादि उपाय माने गये है. इन सारी वातोंका जैसा स्पष्ट एवम् सुसंगत विचार, अपूर्वतया यहां षोडशग्रन्थोंमें हुआ है, वह अन्यत्र दुर्लभ है.

पुष्टिमार्गमें भगवत्सेवा द्वारा किसी फलकी कामना नहीं जाती है क्योंकि सेवाका फल सेवा ही होती है. अतएव विवरणमें — "सेवायाः फलत्रयम्" न कह कर "सेवायां फलत्रयम्" कहा गया हैं- अतः तीनों ही फलावस्था षोडशग्रन्थमें मुख्यतया प्रतिपाद्य सेवाके अन्तर्भूत ही हैं. इस फलसंकीर्तनसे भी षोडशग्रन्थोंका तात्पर्य भगवत्सेवोपदेशमें ही पर्यवसित होता है

अन्तिम तात्पर्यनिर्घारक लिंग उपपत्ति माना गया है. अन्य प्रमाणोंसे किसी एक बातका खण्डित होना सम्भव नहीं है, इस तरहंका निरूपण करना 'उपपत्ति' कहलाता है. अतएव श्रीमहाप्रभु आज्ञा करते हैं कि इन सोलह ग्रन्थोंमें मुख्यतया प्रतिपाद्य भगवत्सेवाके स्वरूपको अन्यान्य साधनोंकी तुलनामें गौण बनानेवालेको पुष्टिकी सुन्दर सृष्टिमें कुसृष्टिरूप ही समझाना चाहिये—"कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्रचेत स वै भ्रमः" ऐसे ही भ्रमोंक निवारणार्ष अन्तःकरणप्रबोध लिखा गया है.

इस तरह उपक्रमोपसंहार, अभ्यास, अर्थवाद, अपूर्वता, फल और उपपत्ति रूप छहों तात्मर्थनिर्घारक लिगोंके द्वारा यह निःसन्दिग्धतया सिद्ध होता है कि पुष्टिजीवोंके लिये स्वगृहमें श्रीकृष्णके पुष्टिस्वरूपकी सेवा, व्रजभक्तोंके भावोंका भावनात्मक अनुसरण करते हुवे, निजतन-मन-धनका भगवान्में विनियोग; तथा उसके अनवसरमें एतद्भावविधका भगवत्कथाका श्रवण-स्मरण-कीर्तन करना प्रथम एवम् चरम कर्तव्य है. यहां वहां भेटकनेवाले चित्तकी सभी वृत्तियोंका निरोध भगवत्सेवा और भगवत्कथा में होना चाहिये. वयोंकि 'ये निरुद्धास्त एवात्र मोदमायान्त्यहर्निशम् !'' का नियम ध्रुव और अकाट्य है.

सेवाफल ग्रन्थका प्रस्तुत संस्करण वि. सं. १९७३ में प्रकाशित संस्करणका ऑफसेट प्राँसेस द्वारा पुनर्मुद्रित रूप हैं. उस प्रथम संस्करणमें प्रकाशित न हो पानेके कारण सेवाफलकी जो तीन टीकायें जलभेदके साथ प्रकाशित हुई थी, उन टीकाओंको हमने यथास्थान यहां निविष्ट कर दिया है. इसके अलावा सेवाफलकी मूल कारिका तथा विवरण बहां पृथक्-पृथक् छपे थे, उन्हें यथामित हमने उपर-नीचे योजित किया है.

प्रथम संस्करणमें श्रीपुरुषोत्तमजीके बाद जिस "तदनुसारिणां" की टीका मुद्धित हुईं थी, नामनिर्देशरहित, उस टीकाके लेखकका नाम हमें कोटायात्रामें मिल गया. श्रीमन्मथुराधीश मन्दिरके हस्तिलिखित ग्रन्थगारकी रिजस्टर संख्या (२१०/३) की हस्तिलिखित प्रतिमें इस टीकाके "श्रीमथुरानाथात्मज द्वाराकेशकृत सेवाफल विवृति प्रकाश" नामका उल्लेख उपलब्ध होता है. कांकरोलीवाले महाराजश्रीके पास इन श्रीद्वारकेशजीके पुत्रके हस्ताक्षरोंमें लिखित एक प्रति विद्यमान है, ऐसा ग्रन्थपरिचय-लेखकको लिखे एक पत्रमें गोस्वामी श्रीव्रजेशकुमार (कांकरोली) सूचित करते हैं. श्रीवल्लभवंशवृक्षमें इन श्रीमथुरानाथात्मजश्री द्वारकेशजीका उल्लेख यों मिलता है: (प्रथम / २ गृह.जन्म वि. सं. १८५२). इसके अलावा कांकरोली—विद्याविभागमें स्थित श्रीव्रजभूषणजी (द्वितीय) की विद्वन्मण्डन टीकाका मंगलावरण तथा यहां १४ वें कममें मुद्रित सेवाफलविवृतिप्रकाश टीकाका मंगलाचरण समान होनेसे, यह टीका श्रीव्रजभूषणजी विरचित है, ऐसा गोस्वामी श्रीव्रजेशकुमार महाराजश्रीका अनुमान है.

सेवाफल और सुबोधिनी की एकवाक्यताके प्रदर्शक (सुबो. ३।२५।३२.-४०) अंशको हम

नूतनतया यहां पाठकोंके सुविधार्थ प्रकाशित कर रहे हैं.

प्रथम संस्करणके सम्पादक श्रीमूलचन्द्र तुलसीदास तेलीवाला तथा श्रीधीरजलाल वज-दास सांकलिया थे. प्रकाशनार्थ आधिक सहयोग गोस्वामी श्री १००८ श्रीजीवनलालजी महाराज (पोरवन्दर) ने दिया था. इन सभी महानुभावोंका इस पुन: प्रकाशनके अवसरपर हम हार्दिक कृतज्ञताके साथ स्मरण करते हैं. श्रीकृष्णार्पणमस्तु.

### Zdilons' Pole.

Sevaphala is the last and the most important of the famous Sixteen small Sacred Books of Shri Vallabhacharya. It clearly states the three sorts of realisations, according to one's 'adhikara,' viz., (1) spiritual power, which, going beyond the world, obtains a vision of God, and enjoys indescribable bliss with Him, or (2) Sayujya with Purushottama or the last (3) a body fit for service of God in Vaikuntha, Gokula etc. A detailed description of all these, and also of hindrances in their way will be found in the Sanskrit introduction and the commentaries.

It gives us very much pleasure to note that we have been able to collect all the rare commentaries yet known on this important work,—we hope the last one is of Shri Vrajanathaji, and to publish them all together. Moreover, we have secured several copies of many commentaries, and it gives us great satisfaction to find that our printed texts have become much better than the oldest manuscripts in our possession, on account of comparisons with and necessary corrections from other manuscripts of the same texts. Elsewhere we have noted various extra passages which we found in some Mss., after the text was printed; we have noted only those readings which gave quite different meanings and

we have refrained from adding unnecessary 'other' readings.

We sincerely thank all who have kindly supplied us with these extremely rare Mss. The first among these is Pandit Gattulalaji's Library from which we got a large collection and we are highly obliged to Sheth Tribhuvandas Varjiwandas and Mr. Kashidas Dalal who allowed us the use of the same. Next Dr. S. K. Belvalkar M. A., Ph. D. favoured us with a loan of several Mss., including the extremely rare one of Jayagopala Bhatta from the Govt. collection in the Deccan College. Shri Vallabhalalji and his Shastri Madhavji also supplied us with several Mss. Mr. Utsavlal Sankalchand also gave us one rare commentary and Mr. Tansukhram Suryaram also gave us some Mss. Mr. Lallubhai Chhaganlal gave us the use of his block of the photograph of Shrimadacharyaji. To all these, we offer our heartfelt thanks. H. H. Shri Jivanalalji Maharaja of Porebunder has put us under a deep debt of gratitude by supplying us with the necessary zeal and funds, without which this work could not have been published. We are also indebted to the manager of the N. S. Press for printing this work within eight weeks. With feelings of joy, we offer this fruit of our labour of love, at the Lotus Feet of Lord Krishna.

19th December 1916.

M. T. Telivala. D. V. Sankalia.

# नवल विशेष.

ગત ઉષ્ણુકાલની રજામાં સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલા જૂનાગઢમાં શ્રીદામોદરજી તથા શ્રીમદન-મોહનલાલજીના મંદિરસ્થ હસ્તલિખિત પુસ્તક સંચહના દર્શનનો લાભ ભગવદ્ધર્મપરાયણ રા. રુ્છોડદાસ વૃન્દાવનદાસ પટવારી તથા રા. રુ્છોડદાસ શ્યામજીની સહાનુભૂતિથી મળ્યો હતો. મારી સાથે ચાર પાંચ સન્મિત્રો હતા જેથી ત્યાંના મંદિરમાં વિદ્યમાન સર્વ સાંપ્રદાયિક <mark>બંધોમાંના હસ્તલિખિત પુસ્તકોનું નિરીક્ષ</mark>ણ કરવાનો અપૂર<mark>્વ લાભ પ્રભુકૃપાથી મત્યો. ઘણી વાર</mark> મેં શ્રવણ કર્યું હતું કે જૂનાગઢમાં દેવષ્ઠીનન્દનલાલાને ત્યાં શ્રીમહાપ્રભુજીની શ્રીમદ્ભાગવત ઉપર પ્રકટ કરેલી સૂક્ષ્મ ટીકા છે. એ સૂક્ષ્મ ટીકાના દર્શનનું અહોભાગ્ય પ્રાપ્ત કરવાની ઉત્કંઠા મને ખહુ વાર થતી; પરન્તુ એ ઉત્કંઠા શાંત કરવાનો પ્રસંગ અદ્યાપિ પર્યન્ત મળેલો નહિ. આ સમય લગવદીય રણછોડદાસ શ્યામજી તથા ભગવદ્ધર્મપરાયણ રા. રણછોડદાસ પટવારીએ સર્વ પ્રકારની અનુકૂલતા કરી આપી જેથી ઉક્ત પુસ્તકસંગ્રહનું યથેચ્છ નિરીક્ષણ થયું. શ્રી-મહાપ્રભુજીની શ્રીમદ્ભાગવતના સમય સૂક્ષ્મ ટીકાના દર્શનનું સૌભાગ્ય તો અમને પ્રાપ્ત ન થયું, પરન્તુ શ્રીદશમસ્કન્ધના આરંભના વિશેક પત્રનું દર્શન થયું. પરન્તુ ઉક્ત પુસ્તકસંચહનું સાંગોપાંગ નિરીક્ષણ કરવામાં અને તેની સૂચિ તૈયાર કરવામાં અન્ય નવલ વિશેષ પણ જાણ-વામાં આવ્યું. ઉક્ત સંચહમાં શ્રીસુબોધિનીની જીની સુન્દર પ્રતો વિરાજે છે, તથા તે ઉપરનો પ્રકાશ શ્રીપુરુષોત્તમજીનો સારો છે. પરન્તુ ત્યાં પણ દશમસ્કંધનો માત્ર લેખ છે, પ્રકાશ નથી. નિબંધ ઉપર પણ આવરણલગાદિની પ્રતિએો છે. શ્રીમદણુલાષ્ય ઉપર કાશીસ્થ શ્રીગિરિધરજીનું વિવરણ તથા મરીચિંકાવૃત્તિ વિના અન્ય કાંઈ નથી. વોડશ ત્રન્થનું સાહિત્ય સારા પ્રમાણમાં છે. અમે પ્રકટ કરેલાં દ્રાદશવિવરણસહિત સેવાફલમાં એ વિવરણ નામરહિત હતા. તેમાં અન્તિમ નામરહિત વિવરણ શ્રીમદ્વિકૃક્ષેશ્વરપ્રભુચરણના ચતુર્થ પુત્ર શ્રીગોકુલનાથજનું છે એમ મને એઓશ્રીની શ્રીસર્વોત્તમજીની ખડી ટીકા વાચર્તા માલૂમ પહ્યું હતું. પરન્તુ શ્રીપુરુ-ષોત્તમજીની પછી મુદ્રિત કરેલું વિવરણ કોતું તે જૂનાગઢના પુસ્તકસંગ્રહથી માલુમ પડે ઉક્ત વિવરણના કર્તા શ્રીમશુરાનાથાત્મજ શ્રીદ્વારકેશજી મહારાજ છે. એ વિવરણનો અન્તિમ ભાગ કાંઈક ત્રુટિત હતો. તે આ પ્રકારે છેઃ-'भगवदीयैः स्थेम्' ने બદલે આમ વાચવુંઃ--भगविद्च्छाभावनपरेण स्थेयम् । भगविद्च्छाभावनमात्रे तु श्रीगोपीजनवल्लभोसात्मभुः पुष्टावङ्गी-कृताःमनां स्वयमेवोद्वेगादिकं निवार्यं यथाधिकारमेतद्रन्थोक्तं फलं दास्यतीति सिद्धम् ।

श्रीवह्नभप्रभोनीमोचारणात् प्राप्तवृद्धिना । विचारिता मयाप्येषा पूर्वटीकानुसारतः ॥ १ ॥ इतिश्रीगोस्वामिमधुरानाधात्मजद्वारिकेशकृतसेवाफलविवृतिप्रकाशः समाप्तः ।

બીજી આ શ્રીદ્વારિકેશજી મહારાજના અને યોગિશાગોપેશ્વરજીનાં ચિત્રનાં એકજ પત્ર ઉપર દર્શન કર્યા, અને શ્રીદ્વારકેશજીના અમુક પુસ્તકો ઉપરના હસ્તાક્ષરના પણ દર્શન થયાં. તે ઉપરથી મને હવે લાગે છે કે સંન્યાસનિર્ણયમાં છાપેલી ચોથી દીકા ચાચાશ્રીગોપેશ્વરજીના નામથી છાપેલી તે યોગિશ્રીગોપેશ્વરજીની છે. જે પ્રતિ ઉપરથી આ ચતુર્થ દીકા છાપી તેના ઉપર શ્રીદ્વારિકેશ્વરાળામિદમ, એમ લખેલું હતું, તે અને 'चाचાશ્રીગોપેશ્વરતીફૃતદી कા' એમ લખેલું હતું, તે અને 'चાचાશ્રીગોપેશ્વરતીફૃતદી कા' એમ લખેલું હતું. જે હસ્તાક્ષરમાં આ લખેલું હતું તે અને શ્રીદ્વારકેશજીના હસ્તાક્ષર એક જ હોવાથી, અને ઉભયના ચિત્ર સાથે હોવાથી શ્રીદ્વારકેશજી યોગિશાગોપેશ્વરજીને જ चાचા શ્રીગોપેશ્વરજી કહેતા હોય એમ સંભવ હોવાથી ઉદ્ધા દીકા યોગિશાગોપેશ્વરજીની છે એમ હવે મારી મતિ છે.

મૂલચન્દ્ર તેલીવાલા.

# यन्थसङ्ग्रहपरिचयः।

- श्रीमदाचार्यकृतं सेवाफलं तिद्विवरणं च यावत्प्राप्यटीकास्ताः सर्वा दृष्ट्वा मुद्रितमस्ति । तत्र विद्यमानाः पाठभेदाः स्रोकक्रमभेदाश्चास्मामिस्तत्रैव दि्वताः ।
- २. श्रीकल्याणरायकृतसेवाफलटीकायाः पुस्तकद्वयमसामिक्पलब्धम् । प्रथमं भा.मा. वे. भ.पं. गट्टूलालहस्तलिखितसंग्रहस्थम् । तत्र प्रथमं प्राचीनम्, प्रायः ग्रुद्धम् । द्वितीयं 'डक्कनकोलेज' हस्तलिखित-संग्रहस्थं प्रायोग्रुद्धं तथापि पाठादिशोधनार्थं क्रचित् क्रचिदत्यन्तमुपयोगि ।
- ३. चाचाश्रीगोपेशटीकायाः पुस्तकत्रयं प्राप्तम् । तत्र पुस्तकद्वयं पं. गट्टूलालसंग्रहस्थम् । अन्यद् 'डक्कनकोलेजस्थसंग्रहस्थम् । इदं पुस्तकत्रयमापि प्रायःशुद्धं प्राचीनं च । एतटीकाया सुद्गणानन्तर-मेकमन्यत्प्राचीनं पुस्तकं प्राप्तम् , तत्र विद्यमानाः पाठभेदाः परिशिष्टे दर्शिताः ।
- ४. श्रीदेवकीनन्दनकृतटीकायाः पुस्तकत्रयं पं गडूलालसंग्रहस्थम् । तत्रैकं प्राचीनमन्यद्वयं नृतनम् । तत् प्राचीनपुस्तकमवलम्बयं यावच्छक्यं तावत्पर्यन्तं संशोध्य मुद्रितमस्पाभिः ।
- ५. श्रीहरिरायकृतटीकायाः पुस्तकत्रयं मिलितम् । इदं शुद्धं प्राचीनं च । एकं केनचित्रहेन वासुदेवेम स्वपठनार्थं लिखितमस्ति । इदं पुस्तकत्रयं पं. गह्लालसंग्रहस्थम् ।
- ६. श्रीवह्नभक्ततरीकाया एकं पुस्तकं मिलितं पं. गह्लालसंग्रहतः । इदं प्रायः शुद्धं प्राचीनं च । एतद्दिप यावच्छक्यं संशोध्य मुद्दितमस्माभिः । एतद्दम्थमुद्रणानन्तरमस्या अन्यत्पुस्तकं मिलितम् । तत्र सेवाफलविवरणानुसारेण श्लोकक्रममादाय सैव टीका पुनर्लिखितेति प्रतिभाति । तत्र विद्यमाना उपयोगिपाठमेदाः परिशिष्टे दर्शिताः ।
- ७. श्रीपुरुपोत्तमकृतटीकायाः पुस्तकत्रयमुपलव्धम् । तत्र पुस्तकद्वयं पं. गद्द्वालसंग्रहस्यम् । तृतीयं बङ्कनकोलेजसंग्रहस्थम् । एतत्पुत्तकं ग्रुद्धं सूक्ष्मं पूर्वं लिखितं श्रीपुरुषोत्तमैः । परन्तु तत्सेवाफल-दीका श्रीपुरुपोत्तमैः सिवसरं पुनिलिखितेति एं. गद्द्वालसंग्रहस्थादर्शदयदर्शनेनाक्किप्टतया निश्चीयते । पं. गद्द्वालसंग्रहस्थादर्शदयदर्शनेनाक्किप्टतया निश्चीयते । पं. गद्द्वालसंग्रहस्थादर्शद्वयं समवलम्ब्य एतद्विवरणं मुद्धितमत्रास्माभिः । प्तन्मुद्धणानन्तरमेकमितग्रुद्धं प्राचीनं पुस्तकमेतद्विवरणस मिलितम् । तत्रलोपयोगिपाठभेदाः परिशिष्टे दर्शिताः ।
- ८. एतापुरतकं पं. गडूलालसंग्रहस्थम् । अस्य कर्तृनाम न विद्यते । यथादृष्टमेव सुद्गितमस्माभिः । इदं श्रीपुरुषोत्तमविवरणानुसारिविवरणम् ।
- ९. लाल्डभटकुतटिप्पण्याः पुत्तकद्वयमुपलब्धमस्माभिः । एकं डक्कनकोलेजसंग्रहस्थम् , द्वितीयं
   पं. गट्वालसंग्रहस्थम् । प्रथमं प्राचीनं प्रायः शुद्धम् , द्वितीयमपि तथैव, परन्तु नृतनमिति प्रतिभाति ।
- १०. जयगोपालभदृक्तदीकाया एकमेव पुस्तकं उक्कनकोलेजस्थसंग्रहादुपल्ट्यम् । अस्मिन्पुस्तके ४३ तमं पत्रं तु न मिलति । इदं पुस्तकं ग्रन्थकृतो मूलमेवेति प्रतिभाति । तत्र एकवारं विवरणं समाप्य परमतखण्डनाय २० पत्राणि पश्चादनेन लिखितानि । किं तस्य मतं तत्तु पूर्वं तेन स्वटीकायामेव दर्शितम् ।
- ११. लक्ष्मणभद्दकृतटीकाया एकं पुस्तकं श्रीगोकुलेशचरणपरागानुरागि'अत्सवलाल सांकलचन्द्र रे इस्रोनेन दत्तम् । इदं पुस्तकं प्रन्थकृता स्थयमेव लिखितमिति प्रतिभाति ।
- १२. अस्य विवरणस्य कर्तृनाम न विद्यते । अस्य पुस्तकमेकं गट्टूलालसंग्रहस्थम् । प्रायःशुद्धम् । प्रायःश्वद्धम् । प्रायःश्वद्धम्यः । प्रायःश्वद्धम् । प्रायःश्वद्धम् । प्रायःश्वद्धम् । प्रायःश्वद्धम् । प्रायःश्वद्याद्यः। । प्रायःश्वद्यः। प्रायः। । प्रायःश्वद्यः। । प्रायः। प्रायः। । प्रायः। प्रायः। । प

अस्मिन्युस्तकसंचये पं. गङ्कालसंस्थायाः 'कार्याध्यक्ष काशीदास नारायणदास दलाल वकील, हाईकोर्ट, मुख्यत्रस्टी श्रेष्ठि त्रिभुषनदास' इत्येषां महत्युपकृतिः । 'डा॰ बेलवलकर' इत्येतेषां महत्युपकृतिः पुस्तकप्रदानतोऽसूत् । अस्मिन्मित्रोत्सवलालस्थापि तथैवोपकृतिः । चतुर्थपंचमपीठाधीश्वर-गोस्वामिश्रीवल्लभलालानां माधवशास्त्रिणश्च हस्तलिखितश्चद्धपुस्तकप्रदानतो महत्युपकृतिः, परन्तु मुद्रणानन्तरं तत्युस्तकानां प्राप्तवादुपयोगिपाठाः तत्र विद्यमानाः परिशिष्टे निवेशिताः ।

# विवरणकृतां परिचयः।

- तत्रादौ श्रीमद्र्ञभाचार्यप्रकटितं सेवाफलं द्वादशटीकायुतं संसुद्रयते । तत्र प्रथमं सेवाफल-विवरणं तु श्रीमदाचार्यकृतिरेव । स्वीयाननुगृहीतुकामैः श्रीमदाचार्यचरणसत् प्रकटीकृतमिति ।
- २. द्वितीयं मुदितं विवरणं श्रीमत्कत्याणरायाणाम् । इमे श्रीकत्याणरायाः श्रीमदाचार्यश्रीवलु-भाषीश्वरद्वितीयकुमारश्रीमद्विङ्गलेश्वरप्रभुचरणद्वितीयस्नुश्रीमद्गोविन्दरायाणां स्नवः । मार्गशीर्षकृष्ण-सप्तम्यां १६२५ वर्षे प्रादुर्भूताः । श्रीमद्धरिरायाणां पितृचरणा अपि ते एव । तेषामनेकप्रन्थाः स्क्ष्मा अपि सिद्धान्तममेबोधकाः सरलाश्र सन्ति । निवन्धोपरि टिप्पणी तेषां प्राचीनतमा, अधुनापि हस्त-लिखितप्रन्थाकारेण विराजते । उत्सवनिर्णायका अपि केचिद्वन्थासाः प्रादुर्भाविता नयनगोचरीभवन्ति । षोढशप्रन्थोपरि तेषां व्याख्यानानि इत्यन्त अन्यान्यपि ।
- ३. तृतीयं व्याख्यानं चाचाश्रीगोपेशानाम् । इमे श्रीगोपेशाः श्रीमत्त्रमुचरणविद्वलेश्वराणां सप्तमपुत्रश्रीघनश्यामानां सूनवः, चचा वा चाचा वेतिप्रसिद्धाः । षोडशग्रन्थोपरि बहबस्नेषां टीकाः विद्यमाना दश्यन्ते । भाद्रपदकृष्णपञ्चम्यां १६५२ वर्षे प्रादुर्भूताः ।
- ४. चतुर्थं ध्याख्यानं श्रीमद्देवकीनन्दनानाम् । के इसे देवकीनन्दनासन्न निःशंकतया निश्चेतुं वयं शक्रुमः । तथापि श्रीपुरुषोत्तमकृततिद्विदणोपन्यासाउज्ञायते यत् ते श्रीपुरुषोत्तमानां प्राञ्चः । श्रीमद्विष्ठलेश्वरप्रभुचरणपञ्चमपुत्रश्रीरघुनाथानां सूनवः श्रीदेवकीनन्दना मार्गशीर्यशुक्तसम्यां १६२४ वर्षे प्रादुर्भूताः । कदाचित् त एव एते, परन्तु तत्पुत्रश्रीरघुनाथकृततत्स्तोत्रे तत्कृतप्रन्थानां प्रायः रसाविधकाव्यवालवोधप्रकाशादिसर्वेषामपि नामानि गृहीतानि, तत्रास्य व्याख्यानस्य नामादश्वनास्यम्देष्टः । श्रीदेवकीनन्दनानां पौत्रा अपि श्रीदेवकीनन्दना बभुवुः । तेपि १६८५ श्रावणशुक्कपूर्णिन्मायां प्रादुर्भूताः । तेपि श्रीपुरुषोत्तमानां प्राञ्चः । कदाचित् तेप्यस्य प्रणेतारः स्युः ।
- ५. पञ्चमं व्याख्यानं श्रीमद्धिरधनचरणानाम् । श्रीहरिराया इति प्रसिद्धा हि ते । तेषां प्राहुर्भा-वस्तु भावपदकृष्णपञ्चम्यां १६४७ वर्षे । एषां श्रह्मसम्बन्धसंस्कारस्तु श्रीविहलेश्वराणां चतुर्थलालेः श्रीवल्लमैः श्रीगोकुलनाथेतिप्रसिद्धस्तैः कृतः । श्रीहरिरायाणामसंख्याताः सूक्ष्मप्रन्या दृश्यन्ते । श्रीमद्धरिधनचरणस्वरूपे तु शुद्धपुष्टिमार्गायं फलात्मकं रसात्मकं विप्रयोगात्मकं साक्षाद्दैन्यं मूर्तिमत् प्रादुर्भृतमनुभूयते । तेषां व्याख्यानानि सर्वाण्यपि भन्तयनुगुणानि । निःसाधनजीवाननुगृहीनुमेव नेषां प्राकट्यमिति प्रतिभाति । अत एवात्र मुद्दितं तेषां सेवाफलव्याख्यानं भन्तयनुगुणं सरलं भिक्त-निष्ठनानुग्रहाय विराजते ।
- ६. षष्टं श्रीविद्वलेश्वराणां सूनृनां श्रीवल्लमानाम् । काकाश्रीवल्लमजीतिप्रसिद्धाः हि ते, श्रावण-कृष्णचतुर्दश्यां १७०२ वर्षे श्रीमत्प्रभुचरणज्येष्टपुत्रश्रीगिरिधरतः पुरुषगणनया तृतीयसंख्यां विभूषयनतः प्रोद्भत्ताः । श्रीसुबोधिनीलेखकारा अप्येते एव । षोडशयन्थोपरि तेषामन्यानि ज्याख्यानानि दश्यन्ते । निरोधलक्षणविवृतिस्तेषामस्यत्सविधे वर्तते । इमे श्रीवल्लमाः श्रीदेवकीनन्दननन्दनाः, १६७२ माध-

शुद्धससम्यां प्रादुर्भृता इति केपाञ्चिनातं तजामनगरस्थश्रीमदनमोहनलालमन्दिरस्थश्रीसुबोधिनीलेखेतिश्रीतो विरुद्धत्वाज्ञैवासाकं आद्यम् । भाषासाम्येनापि निश्रीयते यत् श्रीसुबोधिनीलेखकृद्धिरेवेयं टीका लिखितेति । सेवाफलस्य तेषां श्रीसुबोधिन्यनुसारिन्याख्यानं तदेव ज्ञापयति । एतेन
गीतातप्वदीपिकाकाराः श्रीविष्ठभाः श्रीसुबोधिनीलेखकृतश्च श्रीविष्ठभाः उमे भिक्षाः, यदि गीतातप्वदीपिकाकाराः श्रीविष्ठभाः श्रीदेवकीनन्दननन्दना एव स्युरिति । पञ्चमगृहे हो श्रीविष्ठभौ
प्रादुर्भृतौ । तयोरेकः श्रीदेवकीनन्दननन्दनः १६७३ मार्गशोपिशुक्रससम्यां प्रादुर्भृतः । अन्यश्च
श्रीविष्ठलरायस्तुः १७२९ कार्तिककृष्णद्वादस्यां प्रादुर्भृतः । त न श्रीपुरुपोत्तमादवीचीन इति
न । लेखकृत् । जामनगरस्थश्रीमदनमोहनलालमन्दिरस्थश्रीसुबोधिनीलेखेतिश्रीतो ज्ञायते यदिमे
श्रीविष्ठभाः काकाश्रीविष्ठभजीतिप्रसिद्धाः श्रीविष्ठलेशस्तुनवः । तत्र श्रीपुरुपोत्तमात् प्राक्कालीनः
श्रीविष्ठलेशस्तुन्तं कोपि श्रीविष्ठभः पञ्चमगृहे प्रादुरभृत् । तसात् श्रीरधुनाथवंश्यस्य कसापि
श्रीविष्ठभस्य लेखकर्तस्वं नैव समीचीनम् ।

- ७. सप्तमं श्रीमत्पुरुषोत्तमानाम् । श्रीमदाचार्यतः पुरुषगणनया सप्तमीं संख्यां विभूषयन्तो भाद्मपदशुक्कदशम्यामेकादश्यां वा १७२४ वर्षे प्रोद्धताः । तेषां विवरणं शास्त्रीयमाचार्यशयतलः स्पर्शीति प्रतिभाति । विशेषतक्षेषां चरित्रजिज्ञासुभिः पुष्टिभक्तिसुधेतिमासिकपत्रिकायाः पञ्चमवर्षस्य वृतीयांको द्रष्टन्यः । यावत्प्राप्यं बाह्ममान्तरं वा तेषां चरित्रादिकमस्माभिस्तत्रैव निवेशितमिति नाम्न पुनरन्द्यते ।
- ८. अष्टमं व्याख्यानं केपाबिद्गोस्नामिनाम् । इदं व्याख्यानं श्रीपुरुपोत्तमानुसारिश्लोकान्वय-मनुसरति ।
- ९. नवमं व्याख्यानं लाळ्अहानाम् । केचिदाचार्यज्ञातिजनास्तेलंगदेशीया विद्वांसो ब्राह्मणाः श्रीमिद्धिष्ठलेश्वरप्रभुचरणगोंकुले समानीताः । तैः सह श्रीमत्प्रभुचरणः कन्यादानव्यवहारो रक्षितः । एताहशेषु ब्राह्मणेषु हो आतरौ गोविन्दकृष्णभट्टी वभुवतुः, यथाभगिनी श्रीक्विमणी श्रीमत्प्रभुचरणः स्वपित्वेन स्वीकृता । आत्रेयापस्तम्बविश्वनाथस्य पुत्रो हि एतौ । विश्वनाथमहवंदयेषु कश्चिन्मधुसूदन-भट्टो वभूव । तस्य मधुसूदनमहस्य सूनव एते लाळ्भद्दोपनामबालकृष्णदीक्षिताः । सम्राद्धसवाई जयसिंहस्याश्चिताः । सवाई जयसिंहस्तु संवत् १६८८ वर्षे प्रादुर्भूतः, १७२८ वर्षे पञ्चतं गतः । अतोस्मिन्समये लाळ्मद्दा विद्यमाना आसन् । प्रायः श्रीमद्रोस्वामिनां दृहितृतो वंदया भट्टा इत्युच्यन्ते । लाळ्भद्दा अपि तथ्य । गोस्वामिश्रीगिरिधारिणां शिष्याः । तेपामनेकप्रन्था हस्तलिखिता दृश्यन्ते । लाळ्भद्दा अपि तथ्य । गोस्वामिश्रीगिरिधारिणां शिष्याः । तेपामनेकप्रन्था हस्तलिखिता दृश्यन्ते । तेषा लेखनशैली तु सरला वर्तते । तत्सारल्यमस्मिन् व्याख्यानेपि प्रकटीभवति । अणुभाष्यनिगृहार्थ-प्रकाशिकाश्रीसुबोधिनीयोजनानिबन्धयोजनासेवाकाभुदीनिर्णयाणवप्रमेयरत्वाणवपोडशप्रन्थविवरणादयो बह्वो प्रन्थासेषां प्रकाशकर्तन् प्रतीक्षन्ते ।
- १०. दशमं व्याख्यानं मठपतिजयगोपालभद्दानाम् । एते चिन्तामणिदीक्षितस्य सूनवः । ते श्रीमध्यभुचरणश्रीविट्ठलेश्वरद्वितीयकुमारश्रीगोविन्दरायउयेष्ट्रपुत्रश्रीकल्याणरायाणां दिप्याः । स्वकृत-तेतिरीयभाष्ये विद्युंखमुखध्वं च स्वपरिचयमेवं कारयन्ति । 'प्रणमाप्ति हरि श्रीमद्रलभाचार्यरूपिणम्, श्रीविट्ठलेश्वराख्यांश्च प्रभून् स्वामीष्टिसिद्ध्ये । श्रीमद्रोकुलनाथान् श्रीमत्कल्याणरायगुरुचरणान् । नामनिवेदनदावृत् प्रणमाप्ति मुहुर्मुद्धः श्रेग्णा । तेलंगयञ्चचिन्तामणितनयो मठपतित्वविख्यातः । जयगोपाल उपनिपद्राप्यं वितनोति तेतिरीयाणाम् ॥', 'श्रीमद्रलभविट्ठलेश्वरहरिं श्रीगोकुलेशप्रभून् । नत्वा भक्तिपथप्रचारचनुरान् श्रीकल्याणरायान् गुरून् । तातश्चातृपदाम्बुजातयुगलं ध्यात्वा च सर्वादतं कुर्वे अन्यमहं विद्युखमुष्वध्वसाक्षियं वेदणवाः ।', 'तेलंगाभरणश्चीचिन्तामणिदीक्षितांगजातेन । जयगोपाल-

कृता कृतिरेषा चन्द्रतारकं जयतात्।' भट्टेषु इमे लाल्द्रभद्दानामि प्राञ्चः। अधाषिपर्यन्तमज्ञातपूर्वा हि ते। पं. गट्ट्लाललेखेब्विप तेषां न किमिप विद्यते। परन्तु एतेषां वैदुष्यं तु निर्विवादम् । बह्वोषि कृतयक्षेषामुपलभ्यन्ते । तैसिरीयमाष्यबहिर्मुखमुखध्वंसिबल्वमंगलकृतकृष्णकर्णामृतटीकाशुद्धपृष्टिमागीयसेवादयः प्रवन्धास्तेषां नयनगोचरीभवन्ति। सरस्वतिकृतसंगीतस्त्रटीकायाः पत्रद्वयं तनसुस्तराभ्रगुंजरातीपत्रदीपावल्यंके संवत् १९७० वर्षे मुद्रितम्। भक्तिवर्धिन्याः स्वकृतटीकायाः उपन्यासोस्मिन्तेष्व सेवाफलक्याल्याने तैः क्रियते । मुण्डकोपनिषद्भाष्यमिषे तैः कृतमिति सम्भाष्यते इति तत्कृत-तैसिरीयभाष्याक्त्रायते । सेवाफलक्याल्यानमिष तेपामितरिसिकं वर्तते । एतरस्य ब्याख्यानस्यान्तिम-पत्राणि स्वकृतविवरणमेकवारं समाप्य पुनः श्रीहरिरायादिमतखण्डनाय पश्राद्धिस्तानि । तेषां परमतस्वण्डनं नास्माकं सन्तोषप्रदम् । एतद्गे स्पष्टीकरिष्यते ।

- ११. एकाद्शं व्याख्यानं मठेशलक्ष्मणभट्टानाम् । इमे लक्ष्मणभट्टाः मठेशश्रीनाथभट्टपुत्रगोपीनाथभट्टसूनवः । इमे तु सर्वथा अज्ञातपूर्वाः । यद्यपि प्रन्थान्ते तेषां नाम न विद्यते तथापि तत्पुस्तकोपिः
  (श्रीनाथभट्टस्य पुत्रश्रीगोपीनाथभट्टस्य पुत्रलक्ष्मणभट्टस्यद्'मिति दश्यते । एतेपामन्येपि प्रन्थाः पं. गद्द्लालहस्तलिखितसंग्रहे दश्यन्ते । तत्रापि ग्रन्थान्ते इतिश्री समाना ।
- १२. अस्य विवरणस्य कर्तृनाम न विद्यते । अत एवास्मामिरन्ते मुद्दितम् । जयगोपालकृततदुपन्या-सादिमे केपि प्राचीना इति निश्चीयते । प्रसिद्धासु सेवाफलटीकासु श्रीवजनाथकृता टीका नास्मामिरुप-लब्धा । जामनगरे श्रीमदनमोहनलालमन्दिरस्थपुस्तकसंप्रहे तस्याः पुस्तकत्रयं विद्यते, परन्तु तन्म-न्दिराविद्यानृश्रीअनिरुद्धानां कृपाऽभावात् सा टीका नास्माकं मिलिता । तेषु पत्रद्वयमपि प्रेषितं परन्तु-त्तरदःनायापि तेषामवकाशो न मिलित इति प्रत्युत्तराभावादनुमीयते ।

असिन्मुद्रणे त एव पाठाः रक्षिता ये केपुचिद्रिष आदर्शपुस्तकेषु विद्यन्ते । कुत्राप्यादर्शपुस्तकेऽनुप्रकम्यमानः पाठस्तु, यत्रापि आदर्शे विद्यमानः पाठोस्माकमसमीचीनो भातः, तथापि नैव तिवेशितः.
यतस्तथैव करणे क्रचिन्महाननथें भवति । केनचित् कुत्राप्यादर्शपुस्तकेऽविद्यमानः सावम्रह्रपाठनिवेशनेनाशुद्धः कल्पितः पाठो निवेशितः, टीकाकारान् प्रति महानन्यायश्च कृतः । प्रार्थयामहे च सांप्रदायिकअन्यमुद्रणकर्तारः प्राचीनादर्शे विद्यमानानेव पाठान् मुद्रणे रक्षन्तु, न तु स्वमनःकल्पितान्, यतो
यः पाठोऽस्माकमग्रुद्धः प्रतिभाति स अन्येषामत्यन्तसमीचीनो भातीति ।

अस्य यावत्प्राप्यटीकासमेतसेवाफलग्रन्थस्य मुद्रणन्ययो गोस्वामिवर्यश्रीजीवनलालैः सहर्पं कृत इति तेपामुपकृतिं वयं सविनयं स्वरामः, प्रार्थयामहे चान्येपि गोस्वामिनः श्रीमन्तो वैष्णवाश्च एनाननु-कुर्युरिति । एतेपां गोस्वामिवर्याणां कृपयेव सेवाफलं द्वादशविवरणयुतं सुदितं सांप्रदायिकानां सुगमं भविष्यतीति ।

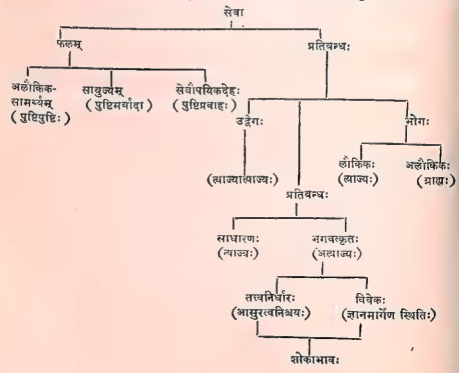
मार्गशीर्षकृष्णनवर्मा, श्रीमत्त्रभुचरणत्राकव्योत्सवः मूलचन्द्र तेलीवाला । धैर्यलाल सांकलीया ।

# सेवाफलतात्पर्यम् ।

श्रीकृष्णं वरसुन्दरं मधुरिमामूर्ति तदास्प्रयभून् । सेवायां मकरन्दपानमधुपौ लोकोत्तरौ तत्सुतौ ॥ नत्वा तानिखलान् निगृदहृदयान् सेवारसास्वादकान् । ज्याख्यानानि विलोक्य तानि विवृत्ति सन्दोहरूपां यते

निःसाधनजनोद्धारप्रकटिततनुभिः श्रीमदाचार्यवर्येनिजजनाः खल्पेनैव प्रयासेन सर्वसिद्धान्तं जानीयुरितिकृपया पोडशप्रन्थाः प्रकटीकृताः । यद्यपि तं तमधिकारिणमुद्दिश्य
आचार्येरेते प्रन्थाः प्रणीतास्तयाप्याचार्याणां यावन्त्य उक्तयस्तासां न्यायरूपत्वात् तत्तात्पर्यं सर्वया सर्वदा विकालाबाध्यमपरिकिन्नमिति तु निर्विवादं तद्धन्याध्येतृणाम् । यथा
नवरत्नो देवश्रीगोविन्दमुद्दिश्य प्रकटीकृतस्तथैव सेवाफलं श्रीविष्णुदासमुद्दिश्य प्रकटितम् ।
पोडशप्रन्थेषु सेवाफलप्रन्थस्त्वन्ते वर्तते । अस्य ग्रन्थस्य निगृहार्थत्वात् सकलपुरुषार्थपर्यवसानप्रतिपादकत्वात् ख्यमेवाचार्यास्तं विवृण्वन्तः । विवरणसहित एव सेवाफलप्रन्थो
महानुभविक्तेस्तगोस्तामिभिभेट्टैश्च यथाशक्ति यथामित विवृतः।तत्र मिलितानां द्वादशिवरणानां संग्रहोत्र कृतः । यद्यप्येतासां टीकानां विषयोयं ग्रन्थस्तथाप्यस्य गृहार्थत्वं तु नैवापैति ।

आदौ तावद्यथा बालबोधोस्माभिः पूर्वं पुष्टिभक्तिसुधायां प्रस्तरेण स्पष्टीकृतस्तथैवे-ममपि प्रन्थं प्रस्तरेण स्पष्टीकरिष्यामः, एतेनास्य प्रन्थस्याशयो विशेषतः सुगमो भविष्यतीति ।



सेवा--नृणामात्यन्तिकनिःश्रेयससिद्ध्यर्थे श्रीमदाचार्यैः पूजामार्गाद्धिन्नः सेवामार्गः स्रोहप्रधानः प्रवर्तितः । अस्मिन् मार्गे स्रोहस्य प्राधान्यं न विधेः । सेवाशब्दार्थः श्रीमदा-चार्यैः सर्वनिर्णयेपि दर्शितः । भिक्तिशब्दस्य धात्वर्थः सेवा प्रत्ययार्थः प्रेमेति' । अनर्थमूला-हन्ताममताया नाशं विना चित्तस्य प्रवणं भगवति न भवतीत्येतदर्थं प्रथमं तनुजवित्तज-सेवोपदि इयते श्रीमदाचार्यैः । अहन्तारूपस्य देहस्य ममतारूपस्य वित्तस्य विनियोगो यदा भगवति सर्वोशेन भवति तदा तादृश्यहन्ताममताया विपरिणामो भवति, चित्तस्य सर्वतः सम्बन्धे निवृत्ते तस्य भगवति स्थितिभैवति । भगवदीयस्य तदाहन्ताममतापि भगवदीया भवति । सा तु न बाधिका, प्रत्युत परमफलसाधिका । देहिवित्तस्य भगवित विनियोगः साक्षाच्छ्रीमद्गोपीजनवछभोपदिष्टप्रकारेण महाप्रतिज्ञारूपसर्वस्वसमर्पणद्वारा श्रीमदाचार्यैः स्वशरणागतजीवानां कृतः। तदैव ते जीवा भगवदीया भूत्वा ज्ञाननिष्ठजीवानां परमकष्टेनासाध्यं जीवन्मक्तिन्नह्यावबोधरूपमवान्तरफलमनायासेन प्राप्तवन्तः । एतादक् प्रकारेण चित्तप्रवणद्वारा यदा भगवदीयस्य सेवा मानसी आधिदैविकी भवति, तदा सा स्वतःफलरूपा भवति । ताद्यां विरलभक्तानां तु सेवां विना न किमप्यपेक्षितम् । एत-देवोक्तं श्रीभागवते 'मधुद्धिदसेवानुरक्तमनसामभवोपि फल्गु'रिति । ईटशी स्वतःफलरूपा सेवा केवलभगवद्नुग्रहैकलभ्या । अतोस्मिन् ग्रन्थे यत्फलमुच्यते तत्पुष्टिमार्गीयसेवाया एव, न केवलमर्यादामार्गीयाया वा केवलप्रवाहमार्गीयाया वा। अत्र श्रीहरिराया वा श्रीमदाचार्यैः केवलाया मानस्या एव फलमुच्यत इति विचार्य तस्याः फलत्रयमुक्तवन्तः । श्रीपुरुषोत्तमाः तुनुजवित्तजसहितमानसीसेवायाः फलमुच्यत इति विचार्य तस्याः फलमुक्तवन्तः केचित्पुष्टिपुष्टिपुष्टिमर्यादापुष्टिप्रवाहसेवायाः क्रमेण फलत्रयमुक्तमाचार्येरिति वदन्ति । सर्वेरपि सिद्धान्तमुक्तावलीप्रोक्ता सेवोपन्यस्यते । श्रीमदाचार्याणां वाचां निगृढार्थत्वात् विवरण-काराणां भिन्नभिन्नाधिकारवत्त्वात् यादशोधिकारस्तादशी स्फूर्तिरिति सर्वेषां मतानामाचार्या-शयाविरुद्धत्वात् सर्वेषामविरोधस्तु सिद्ध एव । अयं सेवामार्गस्तु केवलप्रेमप्रधानः, नैवात्र कियाया वा ज्ञानस्य प्राधान्यम् । भगवद्भाववतां सर्वेषामत्राधिकारः । एतादशी-प्रिष्टमार्गीयसेवायाः फलत्रयमुच्यते, उत्तममध्यमसाधारणभेदक्रमेण । तत्रोत्तमायाः फलम-लैकिकसामर्थ्यं पृष्टिपुष्टेः । सायुज्यं मध्यमायाः पृष्टिमर्यादायाः । सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठा-दिषु साधारणायाः पुष्टिप्रवाहायाः । जयगोपालभट्टास्तु एतत्क्रमं नैवांगीकुर्वन्ति । तेपां मते तु सायुज्यमेव परमं फलम्, अलौकिकसामर्थ्यादि गौणं फलम्। लक्ष्मणभद्दास्त अत्यन्तरंगान्तरंगबहिरंगानां सेवानां क्रमेण फलं दर्शयन्ति ।

अलैकिकसामर्थ्यम् ;—भगवता सहगामादिसामर्थ्यं मुख्यानामिवेतिश्रीकल्याण-रायाः । अलैकिकभजनानन्दानुभवे स्वरूपयोग्यतेति श्रीगोपेशाः । श्रीमद्रजस्थोक्तरीत्या इतर-प्रमाणागोचरमितरसाधनाप्राप्यं सर्वात्मभावैकलभ्यभजनानन्दानुभवलक्षणमितिश्रीदेवकी- नन्दनाः । भगवतः कोटिस्याधिरूपस्थात्यन्तिकफलदित्सायां सर्वलीलाविशिष्टस्य प्रमो-ईदयप्रवेशे तदनुभवसामर्थ्यमिति श्रीहरिधनचरणाः । सर्वाभोग्यसुधेतिश्रीवल्लभाः । पर-प्राप्तिविवरणश्रुत्युक्तभगवत्खरूपानुभवे 'प्रदीपवदावेश' इतिस्त्रोक्तरीतिकभगवदावेशजा योग्यता यया रसात्मकस्य भगवतः पूर्णस्वरूपानन्दानुभव इति श्रीपुरुषोत्तमाः । तदनु-सारिणश्रानुक्तत्वात् तथैव । साक्षात् श्रीवृन्दावनादौ श्रीकृष्णस्वरूपदर्शनस्पर्शनादिकृति-क्षमत्विमितिलाद्धभद्याः । कस्यचिदेतत्सङ्घाते कस्यचिदेतदेहपातोत्तरं वृन्दावनादिष्वलौकिक-सङ्घातेन प्रियतमभगवत्सङ्गम इति जयगोपालभद्याः । भगवत इवालौकिकमेव ज्ञान-कियाभ्यां सामर्थ्यं जगद्ध्यापारवर्जमिति लक्ष्मणभद्याः । साक्षाद्भगवत्सम्बन्धरूपम् , हीन-जीवस्योत्तमभगवता सह साम्येन रती रसोद्धोधश्रेतिविवृतिटिप्पणीकाराः ।

इदं त्ववधयम् । अत्र सर्वेषां टीकाकाराणां मतानि प्रायो भिन्नानीत्यतोनुमीयते यदत्राचार्येर्न किमपीदमित्यतया विवक्ष्यते । जयगोपालभट्टं विना सर्वेषि टीकाकारा अलौकिकसामर्थ्यमुत्तमफलत्वेन मन्यन्ते । नैवेदं फलं जीवकृतिसाध्यम् , परन्तु केवल-भगवदनुप्रहैकसाध्यम् । ब्रह्मानन्दात् समुद्ध्येदं फलं भगवता वृतेषु विशेषकृषया दीयते । कीद्दशं तद्दानं तिन्नश्चेतुं नैव शक्यते, भगवदिच्छाधीनत्वात् तस्य । एतत्फलं तु गोपवधू-सदशस्वतन्त्रप्रेमात्मकोत्कटभत्त्त्या परमसंतुष्टेन भगवता विशेषानुप्रहल्यापनाय किचिद् दीयते । कोटिब्रह्माण्डादीनामखिलिनियामकः सन्नप्यत्र स्वेच्छ्या भक्तमनोरथपूरणाय भगवान् तद्दश्यो भवति । अखिलं जगत् स्वेच्छ्या लीलया नर्तयन्नपि परमाद्रीद्री भूत्वा भक्तमनोरथानुसारेण तद्दशः सन् स्वयं नृत्यति भगवान् । सर्वज्ञो भृत्वापि यशोदायाः सन्निधौ महामुग्धवत् तिष्ठति । भक्तमम्बरीषं स्वयं रक्षन्नपि भक्तापराधक्षमाकरणाय स्वस्याशक्तिं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अखिलं विश्वं स्वमायया स्वस्थात्रिकं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अखिलं विश्वं स्वमायया स्वस्थात्रिकं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अखिलं विश्वं स्वमायया स्वस्थात्रिकं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अखिलं विश्वं स्वमायया स्वस्थात्रिकं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अस्वलं श्रीमद्योदयाः सन्यव्रिकं श्रीमद्योद्यां भक्तवश्यत्रिकं श्रीमद्योद्यां भक्तव्रिकं श्रीमद्यान्ति ।

<sup>9</sup> नतु किमर्थं भगवानेतावरकृत्वा वन्धनरूपो जात इति चेत् तत्राह एवमिति । एवमपकारिण लोके स्कीयरवमात्राभिमानेनापि एतावतीमभूतपूर्वां कृपो करोतीति स्वस्य भक्तवरयता प्रदर्शिता । प्रदर्शनस्यापि प्रयोजनमाह हरिणेति । स हि सर्वेदुःखहर्ता तत्प्रिस्थ्यधंमसम्बन्धेन दुःखहर्तृत्वेतिप्रसंगात् संसार्विलयः स्यादिति सम्बन्धार्थकृपाछतां प्रदर्शयति । कृपा च सर्वधर्मधर्मिभ्यो विलष्टेति वक्तं भक्तवर्यतान् व्यवदेनैवोक्ता । नतु भक्त्या चेद्धमधर्मिणामुपमर्दः क्रियते तदा स्वरूपस्य प्रच्युतत्वात् फलाभावात् प्रदर्शनमपि व्यर्थं स्यादिस्याशंक्याह स्ववशेनापीति । स हि स्ववश एव, न केनाप्युपमर्दः । अनेन फलसाधकत्वमुक्तम् । फलस्पत्वनमह कृष्णेनेति । नन्वेतं कृते अन्यो महान् ब्रह्मादिनं मंस्यते, ततो माहात्म्यस्य न्यूनभावान तथा फलत्वमित्याशंक्याह यस्येदं सेश्वरं वश इति । तत्तद्धिष्टातृदेवतासहितं सर्वं यस्य जगत् वशे । अतो नान्यभावनं केनचिद्पि कर्तुं शक्यमिति भावः । नेमं विरिञ्चो न भवो न श्रीर्प्यंगसंश्रया प्रसादं लेमिरे गोपी यत्तत्प्राप विमुक्तिदात् । एवं स्वमनोरंगे सिद्धेन ।

दामा बद्धो भवति । ईदृशं किञ्चित्प्रकारकं सामर्थ्यं यत्र भक्तयतिशयेन प्रेमातिशयेन भगवान् भक्तवश्यः सन् तत्कामान् पूरयित तत्र प्रकटीभवति । इदमेवोत्तमं फलं श्रीमदाचार्याणामभिप्रेतमिति नात्र संशयः । श्रीमद्रोकुलनाथानां श्रीमत्पुरुषोत्तमा-नामप्ययमेवाभित्रायः । 'सोश्रुते 'श्रुतिरपि भक्तस्य विविधरसमोगचतुरेण भगवता सह भोगं निरूपयन्ती भक्तस्य प्राधान्यं भगवतो गौणत्वं स्पष्टमेव कथयति । श्राप्तं फलं यावत्पर्यन्तं स्वाधीनं न भवति तावत्पर्यन्तं तस्य फलत्वमपि न प्रकटी-भवति । रसशास्त्रेपि रसाधिक्ये पुंभावः प्रतिपाद्यते । अर्थाद्भगवंतो गौणत्वं भक्तस्य प्राधान्यं यत्र भवति तत्रैवाठौकिकसामर्थ्यं प्रकटीभवति । स्वस्य स्वातव्यं पारुयन् भक्ताधीनो भूत्वा तन्मनोरथान् पूरयन् खस्य विरुद्धधर्माश्रयत्वं महामाहात्म्यं च प्रकटीकुर्वन् भगवान् श्रीकृष्ण एव परमफलरूपोऽलौकिकसामर्थ्यरूपः श्रीमदाचार्याणां हृदयशेषे नित्यं रमते स्म । वहिरिप श्रीमदाचार्याणां सन्निधौ अखिललीलाविशिष्टो भगवान् कृष्णो रममाणः प्रकटतया भक्तवश्यतां प्रदर्शयन् निरन्तरं खद्दग्विषयो भवति । एतादशं भगवतः परमं फलं वाङ्मनसागोचरं सत् शब्दैः कथं प्रतिपादयितुं शक्यते। अनुभवैकवेद्यत्वात् तस्य । अत एवाचार्यैः तादृशनिगृहत्वप्रदर्शनाय 'अस्त्रीकिकसामर्थ्य'-मिति परमनिगृढशब्दप्रयोगः कृत इति प्रतिभाति । अत्रापि सर्वेषां टीकाकाराणाम-विरोधस्तु अनुक्तसिद्ध एव । सर्वेषां भिन्नाधिकारवत्वात् भगवतः स्वतन्त्रेच्छत्वाच कीदशं दानं भगवान् करिष्यति तन्न ज्ञातं जनस्यत इति । श्रीपुरुषोत्तमचरणैस्तु अविरोधप्रकारो-तिसुन्दरतया प्रतिपादितः, अतस्तद्वास्माभिरत्रान् वते । एतत्सर्व भगवतो नानाविध-प्रवेशहेतुकत्वाद्भगवदि च्छायाश्च ज्ञातुमशक्यत्वादुपपन्नमिति ।

सायुज्यम्; सह युनक्तिति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यम्, सहभावः गोपानामिवेति श्रीकल्याणरायाः । भक्त्या मामभिजानातीत्युक्तो भगवत्स्वरूपे लय इति श्रीगोपेशश्रीदेवकीनन्दनश्रीपुरुपोत्तमाः लालूभद्दाश्च । विवृतििटप्पणीकारा अपि तथैव । संयोगानुभवसामर्थ्यम्, भगवता सह सततिष्टितिरेव सार्विदेकसंयोगरसानुभव इतिश्रीहिरिधनचरणाः । सोश्रुत इतिश्रुत्युक्तसहभावेन भगवता सह भोग इतिश्रीविद्यभाः । ग्रुद्धपृष्टिमार्गीयं
भेदसम्बन्धघितं केवलेन हि भावेनेत्यादिवाक्येरत्युक्तमकृपया ब्रह्मभावज्ञानवैराग्यनिरपेक्षप्रेमासक्तिव्यसनरूपकेवलभावजनितभगवत्सहभाविशिष्टसार्वकालिकसर्वकामभोगरूपमिति
जयगोपालभद्दाः । उभयविधमपि सायुज्यमितिलक्ष्मणभद्दाः । तथा चात्र द्विविधं सायुज्यम् । रूढार्थकं यौगिकार्थकं च । तत्राद्यं ज्ञानमिश्रितानामेकत्वरूपम्, अभेदरूपं
भेदात्यन्ताभावरूपमात्मनैक्यम् । ग्रुद्धभक्तानामपरम्, भेदतस्तद्वत्तस्तिद्वतस्त्रदानन्दानुभवात् । पूर्वत्र देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणानि विहायेह स्वात्मनेव केवलेन तदानन्दानुभवः,

<sup>🛮</sup> यत्र च भक्तस्य खातन्त्र्यं तदिच्छानुसारेण भगवत्कृतियथा दामोदरलीलायां सा पुष्टिः। नि. ३०२.

अपरत्र सहैव तैरिति सार्थकतैषाम्, अन्यत्र नेति । अन्नापि पूर्ववदविरोषस्तु सिद्ध एव । व्याख्यानस्य प्रकारद्वयम् । एकं शास्त्रीयम् , अपरं भक्तिमार्गीयम् । श्रीहरिरायादयो भक्तिसरणीमनुसत्य यौगिकार्थकं सायुज्यमङ्गीकुर्वन्ति । श्रीपुरुषोत्तमादयः शास्त्रीयसरणी-मनुसरन्तो रूढार्थकं सायुज्यमङ्गीकुर्वन्ति, तथापि यौगिकार्थसायुज्यग्रहणे नैव तेषां प्रद्वेषः, प्रत्युत सम्मतिरिप वर्तते, यतः तैरिप निबन्धे 'आदिमूर्तिः कृष्ण एव सेव्यः सायुज्यकाम्यये'त्यत्र तथैव सायुज्यशब्दो यौगिकार्थे व्याख्यातः । श्रीपुरुषोत्तमरीत्या विचार्यमाणे इदं सायुज्यं पुष्टिमर्यादायाः फलं भवति । श्रीहरिरायरीत्या विचारिते त इदमपि फलं मानस्याः शुद्धपुष्टेरेवेति भेदः । अत्रेदमपि ध्येयम् , शास्त्ररीत्या जीवस्य प्राप्यफलस्य विचार्यमाणे सायुज्यपर्यन्तं बुद्धिरारोहति, तदतीते अलौकिकसामर्थ्ये तु न । अत एवाचार्याः प्रायः सर्वत्र फलं निरूपयन्तः सायुज्यशब्दं प्रयुक्षन्ति । स्वस्मिन् लयं कारियत्वा अनुग्रहिवशेषेण पृथगाविभीवियत्वा यदा फलं दातुं प्रभुरिच्छति, तदा भक्तस्य तदनुभवोषि नैव स्वरूपेण, परन्तु भगवत्कृततस्त्रवेशहेतुकः, प्रभुरेव तस्यानुभवात्मा तदैव भवति । तस्यामवस्थायां यत्र सर्वोपि व्यवहारो भगवदीय एव, आत्मत एव इदं सर्वम् तत्र द्वैताद्वैतयोः प्रश्नो नैवोत्तिष्ठति । तथापि भेदेनानुभवं विना भक्तिरसस्यानुभवो सामा-न्यतो न भवतीति विचार्य श्रीगोकुलनाथश्रीहरिरायादिभिद्वैतविशिष्टाद्वैतपक्षः कचिद्रप-न्यस्तः । वास्तवं श्रीमदाचार्थप्रतिपादितं शुद्धाद्वैतमेवाखण्डितं तेषां मते भवति । तथापि तत्पक्षमनुस्त्य तैः सायुज्यशब्दस्तथैव यौगिकार्थे व्याख्यातः । अतो न कुत्रापि विरोधः । अत्र जयगोपालभट्टास्तु श्रीहरिरायवत् सायुज्यशब्दं यौगिकार्थकमङ्गीकुर्वन्तः सायुज्यमेव परमं फलमलौकिकसामर्थ्यादि गौणं फलमिति मन्यन्ते, तन्नैवास्माकं मन्-स्यायाति । वित्रयोगस्य परमफलत्वं संयोगस्य मध्यमफलत्वं यच्छ्रीहरिधनचरणैः प्रोक्तं तद्पि परमाग्रहेण खण्डयन्ति । परन्तु तत्रापि दृष्टिभेदत एव विचारवैषम्यं भासते । श्रीहरि-रायादयः विप्रयोगमेव परमफलत्वेन मन्यन्ते, संयोगादयस्तेषां मते व्यभिचारिभावाः, वित्रयोगस्तु स्थायिभावः । श्रीमत्त्रभुचरणाः संयोगं परमफलत्वेन मन्यन्ते, तत्र संयोगः स्थायिभावः, विप्रयोगादयः व्यभिचारिभावाः । आचार्यास्तु 'आन्तरं तु महाफल'मित्यत्र विप्रयोगस्य महाफलत्वं दर्शयन्ति । अत्र विरोधस्तु नैवाणुरपि । आचार्याणां विश्रयोगरूपत्वात् श्रीमत्प्रभुचरणानां संयोगरूपत्वादुभयरूपेण प्रभुः फलरूपेण उभय-द्वारा प्रकटीभवन् स्त्रीयानां मनोरथान् पूरियष्यन् निजां सुधां वर्षियिष्यति कथं केति न ज्ञातुं शक्यते । अतः सर्वमत्र प्रतिक्षणनूतनत्वात् रमणीयमेव । किञ्च, रसरूपः प्रभुरेव परमं फलम् । रसस्योभयदलविशिष्टत्वात् संयोगरूपेण विष्रयोगरूपेण वा फलत्वं तस्य नैव व्यभिचरति । यस्य निष्ठा विष्रयोगे भवति स तं प्रधानीकृत्य संयोगं मध्यमफलत्वेन मन्यते, यथा श्रीहरिरायादयः । यस्य निष्ठा संयोगे भवति स तं प्रधानीकृत्य विष्रयोगं

मध्यमफलत्वेन मन्यते, यथा जयगोपालादयः । श्रीमदाचार्यास्तूभयदलिशिष्टमिष प्रभुखरूपं परमफलरूपं मन्वानाः विष्रयोगस्य कचित्प्राधान्यं दर्शयन्ति, कचित्संयोगस्य । उभयस्य परमफलत्वे तु नैव सन्देहः, तथापि यादृशं भगवता दानं तादृशी रुचिरुत्पद्यते । अतो भगवतो रसरूपत्वात् तस्य च भावविभावानुभावैः पुष्टत्वात् , खपूर्णप्राकत्यकरणायै-वात्र विविधयतप्रदर्शनं भगवता स्ववृतभगवदीयद्वारा कृतिमिति प्रतिभातीति सर्वं समज्जसम् ।

सेवौपयिकदेहो वैकुण्ठादिषुः—सेवायां कियमाणायामेवानुग्रहिवशेषामावात् साक्षात् सेवागुपयोगे अन्यैः तादशसाक्षाद्रसानुभवकर्तृभिः कियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः सम्बन्धः तद्धत्पक्ष्यादिश्चरीरप्राप्तिरितिश्रीहरिधनचरणाः । देहेन्द्रियानुन्धाः पुरुषश्चीपशुपिक्षवृक्षाद्याकृतिः संस्थानविशेष इति श्रीपुरुषोत्तमचरणाः । व्यापिनुकुण्ठादौ पार्षदादिदेहप्राप्तिरिति ठालूमद्याः । 'गोकुछं वनवैकुण्ठमितकृष्णोपनिषदुक्तेः प्रपञ्चातीतभगवित्रवासस्थानं व्यापिवैकुण्ठान्तर्गतं बृहद्दनं नन्दीश्वरं चोच्यते । आदिपदेन श्रीवृन्दावनश्चीमद्रोवर्धनादि च । तत्र सायुज्यफठादानिधिकारः सेवौपयिकदेहरूपो वायवा भवतीत्यर्थः । वैकुण्ठान्तरस्य शुद्धपुष्टिमार्गीयफठरूपभगवछोकत्वामावाद् गोकुठस्यवा भवतीत्यर्थः । वैकुण्ठान्तरस्य शुद्धपुष्टिमार्गीयफठरूपभगवछोकत्वादिकं चामिन्त्रेत्रतास्यम् । अप्राकृतभृतमौतिकतृण्ठतौषधिवृक्षपश्चपस्यादिदेहः अधिन्त्रतासा, तत्र सेवोपयोगी बोध्यः, वैकुण्ठपदेन मुख्येऽमुख्ये च । आदिपदेन स्वर्गादिषु विष्णोः स्थानेष्वपि तथेतिठक्ष्मणमद्याः । अठौिककदेहवयोगुणादिकिमितिववृतिटिप्पणीकाराः । रमाप्रार्थितवैकुण्ठक्षीरोदश्चतद्विषेषु भगवत्सेवायोग्यदेहप्राप्तिरितिश्चीगोपेशाः । तथैव श्रीदेवकीनन्दनाः । आदिपदेन श्रीमधुरावृन्दावनादिकं ग्राह्यमितिश्रीवछभाः । आदिपदेन भूठोके उद्धवादीनामिव गवादीनामिवित वा सेवोपयोगिदेहप्राप्तिरितिश्चीकत्याणरायाः । स्थेवं श्रीप्तेप । श्रीगोपेशाः श्रीदेवकीनन्दनाः क्रमेण मर्यादाभक्तेः प्रवाहिकभक्तेः फठं वदन्ति, अन्ये तु पुष्टिभक्तेः साधारणभक्तेर्वा फठं वदन्तिति दृष्टिभेदतस्तारतम्यम् ।

उद्देगः—सेवायां क्रियमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरितिश्रीकल्याणरायाः । मनेसः सेवायां क्रियमाणायामुत्कृष्टो वेगः, सर्वथा तत्रास्थिरता बाहिर्मुख्यमितिश्रीहरिधनचरणाः । मनसोन्यपरतेतिश्रीवल्लभाः । उज्ञैभयं चलनं वा, सेवायां क्रियमाणायां दुष्टादिभ्यो मनसो भयं पापादिना बुद्धश्चाञ्चल्यमितिद्विप्रकारकमुद्धेगं श्रीपुरुषोत्तमा आहुः । भगव-रसेवासमये चित्तक्षेत्रप्रदश्चाञ्चल्यविशेष इतिलालूभद्धाः । अन्ये तु विशेषं न कञ्चनाहुः । अयमुद्धेगः सेवायां प्रतिबन्धक्तपत्वात् त्याच्यः । आचार्याः प्रथममुद्धेगादित्रयं ससाधनं त्याच्यत्वोत्तेत्रत्यां तत्त्याच्यत्वात्याच्यत्वविभागं च कृत्वा पश्चाद्वयोः साधारणप्रतिबन्ध-लीकिकभोगयोः त्याच्यत्वं निक्तिपतवन्तो न तृद्धेगस्यापि, अत उद्धेगस्य कश्चिद्धिन्न एव प्रकारोभिमत इति विचार्यं श्रीपुरुषोत्तमास्तस्या अनुक्तेः कारणं दर्शयन्त उद्धेगस्यामुकांशेन

अत्याज्यत्वमपि सूचयन्ति ।

प्रतिबन्धः सेवासमये ठाँकिकवैदिककार्यान्तरासिक्तरन्यकृतान्तरायादिश्रेतिश्रीकल्याणरायाः श्रीहरिरायाश्च । वेदनिन्दा म्लेच्छविष्ठिविर्मुखजिनतोपद्रवश्चेतिश्रीगोपेशाः ।
कायस्यान्यपरतेतिश्रीवल्लभाः । तत्प्रतिकूलो निग्रह इतिश्रीपुरुषोत्तमाः । सेवायां रुचौ
सत्यामपि तत्समये ठाँकिकवैदिककायिकादिकार्यासिक्तरूप इतिश्रीपुरुषोत्तमास्तदनुसारिणश्च । प्रतिबन्धकं तूदासीनं दुःखसुखे प्रयच्छतीतिलाल्लभट्टाः । अयं प्रतिबन्धो द्विविधः ।
साधारणो भगवत्कृतश्च । साधारणो खुद्धा त्याज्यः । भगवत्कृतस्तु न । भगवत्कृतप्रतिबन्धे तत्त्वनिर्धारिववेकौ साधनस्त्रपो, तेन फलं शोकाभावः, न मुक्तिः । विशेषस्तु
स्पष्टः, टीकासु दर्शितत्वादत्रानुपयोगित्वाद् विस्तरभयाच नानूद्यते । तत्त्वनिर्धाररूप
आसुरत्वनिश्चयः, भगवान् फलं न दास्यतीति विवेकश्च स्पष्टतया टीकाकारैरन्दितौ ।

भोगः — लौकिकालौकिकभेदेन द्विविधः । लौकिकस्त्याज्यः । लौककभोगस्तु गृह-त्यागं विना न सिध्यतीत्यतो 'भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्याग' इत्याचार्थै-रुक्तम् । अलौकिकभोगस्तु ग्राह्यः । भगवित्ववेदितानां भोगोऽलौकिकभोगः । अलौकिक-सामर्थ्यमिति प्रायः सर्वे वदन्ति, श्रीवल्लभास्तु प्रथमफलं सेवोपयोगिदेह इति वदन्ति ।

भगवत्स्मरणसहितकृतभोगस्तु नैव बाधकः ।

एवं सेवायाः फठं वाधकं चोक्त्वा आचार्याः खोक्तेः सर्वदा भावनमुप-दिशन्ति । यद्यपीयं भावना न स्वकृतिसाध्या तथापि कर्तव्येति तथैव सर्वैरनूद्यते । गुणक्षोभेषि तद्भावनमेव कर्तव्यम्, अन्यत् सर्वं मनोभ्रमः । गुणक्षोभशन्दस्तु टीका-कारैद्धिंधा सामान्यतो व्याख्यातः । केचिदश्रुपुरुकादिक्षोभ इति वदन्ति, अन्ये तु सत्त्वरजस्तमसां क्षोभ इति वदन्ति । उमयथापि भगवच्छरणभावनमेवाचार्याणां स्पष्टम-भिमतमिति तु नैव सन्देहः । तदीयैरपि तदेव कर्तन्यम् , फलाविलम्बाय, यतोधुना जीवानां पुष्टिमर्यादायामेवाङ्गीकारः । यथाहुः श्रीहरिधनचरणाः 'साम्प्रतं तु पुष्टिमर्या-दायामेवाधुनिकानामङ्गीकाराद्भजनसिद्धिविलम्बसद्धावेन तावत्पर्यन्तं प्रोषितभर्तृकाया इव फलप्रतिबन्धभावनं सर्वदा कार्यं मिति । अत्राचार्ये रुक्तं 'अवश्येयं सदा भाष्या सर्व-मन्यन्मनोभ्रमः' इति वाक्यं पुष्टिमार्गीयस्याधुनिकस्य कीदशं कर्तव्यमिति स्पष्टतया ज्ञाप-यति । सर्वप्रमाणातीतो वाङ्मनसागोचरः सर्वतन्त्रस्वतन्त्रो भगवान् केनचित्साधनेन प्राप्यते इति तु नैव वक्तुं शक्यम् । अत एव भगवत्त्रापकत्वेन किञ्चित्साधनं भगवद्तिरिक्तं पुष्टिमार्गे वर्तते इस्यि तु वक्तुं नैव शक्यम् । साम्प्रतं वेदमार्गस्य प्राय उत्सन्नत्वात् सोपि भक्ति-मार्गस्य पुष्टिमार्गस्याङ्गत्वेनात्रैव प्रविशति । अतः पुष्टिस्थितो भगवान् मर्यादास्थितसाध-नैनैंव प्राप्तुं शक्यते, अत एवोभयथा पुष्टिमार्गस्य निःसाधनत्वं स्फुटं प्रतीयते । तथापीदं विचारणीयम् । श्रीहरिरायश्रीपुरुषोत्तमादिभिरधुनानवतारदशा प्रचलतीति प्रतिपाद्यते, सांप्रतं जीवानां पुष्टिमार्गायाणामङ्गीकारोपि पुष्टिमर्यादायामेव भवतीत्यपि तैरेवोच्यते ।

तेन यद्यपि जीवैभगनत्प्रेरणं विना किमपि कर्तुं स्वन्नेन नेन शक्यते, तथापि भगनत्प्रेरणया भगनद्गेरणया भगनद्गेरणया भगनद्गेरणया भगनद्गेरणया भगनद्गेरणया भगनद्गेरण यन्छक्यं भनित तद्वर्यं कर्तव्यम्, स्वनिर्वाहाय प्रोषित-भर्तृकावत् । यद्यपि एतत्फरुरूपं भावनं भगनत्कर्तृकमेन तथापि एतदेव भगनच्छरण-भावनं कर्तव्यं न तु तृष्णीं स्थेयम् । पृष्टिमार्गस्य भगनद्रपत्वाद्भगनतो विरुद्धधमीश्रयनस्वात् तस्यापि तथात्वादस्मिन् मार्गे भासमानो विरोधोपि विरोधाभास इवालंकारक्षप एव । साधन-फरुरूपो भगनानेव । तथाहुः श्रीमत्प्रभुचरणा निवन्ये 'भक्तिमार्गे तु भगवान् स्वत एव यदा भक्तेषु सर्वं सम्पादयित स्वीयत्वेन, तदा भक्तः स्वाङ्गीकारं सर्वात्मना ज्ञात्वा स्तुत्या-दिषु स्वाधिकारं जानाति ततः स्तौति । अथवा सर्वात्मना स्वांगीकारज्ञानेनान्तरानन्दे पूर्णे बहिरपि सर्वेन्द्रियेषु प्राकट्यसमये वाचि स निर्गच्छन् स्तुतिक्रपो भवती'ति। यावन्ति साधनानि तानि न भगवत्प्रापकाणि, तेषां स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वात् । विशेषस्तु स्रुरुसंकोचाद् गुजर्रानुवादे प्रतिपादिष्यत इति ।

#### ॥ श्रीकृष्णार्पणमस्तु ॥

मार्गशीर्षकृष्णनवमा, श्रीमत्त्रभुचरणप्राकट्योत्सवः मूलचन्द्र तेलीवाला । धैर्यलाल सांकलीया ।

३८ तमे पृष्ठे प्रकाशितसेवाफलिववृतिव्याख्यानान्ते अधोलिखितों-शोऽधिक उपलभ्यते श्रीमन्मथुराधीशग्रन्थागारे (२१०/३) क्रमांकित सन्दर्भसूच्याम् :-

"भगवदिच्छाभावनमात्रे तु श्रीगोपीजनवल्लभो अस्मत्प्रभुः पुष्टावंगीकृतात्मनां स्वयमेवोद्वेगादिक निवार्य यथाधिकारमेतद्ग्रन्थोक्तफलं दास्यति इति सिद्धम् ।

श्रीवल्लभप्रभोर्नामोच्चारणात्प्राप्तबुद्धिना । विचारिता मयाप्येषा पूर्वटीकानुसारतः ॥

इति श्रीगोस्वामिमथुरानाथात्मजद्वारिकेशेन कृतः सेवाफलविवृति<mark>प्रकाशः समाप्तः</mark> ।। श्रीगोपीजनवल्लभार्पणम् ।।

> मिति कार्तिक सुदि ४ सवंत्सर १९३५। पुस्तक मथुरादास को लिखन कियो हरिदास। मन्दिर श्रीमथुरेश को दंडोतिसिला पास।।

## ॥ सेवाफलं सविवरणम् ॥

यादृशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धौ फलमुच्यते। अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरयः॥१॥ फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोव नियामकः।

सेवायां फलवयम् अलौकिकसामध्यं सायुज्यं सेवोपयोगिदेहो वेकुण्ठादिषु.

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्थात् बाधकम् ।।२।। अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेव् गतिर्निहि । यथा वा तस्विनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ।।३।। बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम् । निष्प्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विशते सवा ।।४।।

सेवायां प्रतिवन्धकत्वयम् उद्देगः प्रतिबन्धो भोगो वा. त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः भोगो द्विविधः लौकिकोऽलौकिकश्च. तत्र लौकिकस्त्याज्य एव. अलौकिकस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविश्वाति, प्रतिवन्धोपि द्विविधः साधारणो भगवत्कृतश्च. तत्र आद्यो बुद्धचा त्याज्यः. भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्धः तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यम् तदा अन्यसेवापि व्यर्था. तदा आसुरोयं जीव इति 'निर्धारः'. तदा ज्ञान-मार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायेति 'विवेकः'.

ननु साधारणो भोगः कयं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाह-

सविघ्नोल्यो घातकः स्याद् बलादेतौ ॥दा मतौ ।

'सिविघ्नो अल्पो घातकः स्याद्' इति सिविघ्नत्वाद् अल्पत्वाद् भोगस्त्याज्यः. 'एतौ'प्रतिबन्धकौ.

१. 'सेवोपयिकदेह' इत्यपि पाठः

अवश्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोश्रमः ॥६॥ तदीयेरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेपि वृष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥ कुमृष्टिरत्न वा काचिनुत्पद्येत स वै श्रमः।

।। इति श्रीमद्वल्लभाचार्यंचरणप्रकटितं सविवरणं सेवाफलं ।।

।। समाप्तम् ।।



# ॥ सुबोधिन्येकवाक्यतया सेवाफलस्वरूपनिर्णयः॥

#### सुबोधिन्यां सेवनास्वरूपम्ः

एकमनसः पुरुषस्य सर्वेन्द्रियाणां सत्त्वमूर्तौ भगवति या स्वाभाविकी वृत्तिः सा भिक्तः इति... ये देव्यां संपदि जाताः तेषामपि देवरूपाणि (इन्द्रियाणि) भवन्ति <mark>आसुराण्यपि भवन्ति. एकस्मिन्नेव गोलके उभयमपि तिष्ठति. यानि पुननिषिद्धे लौकिके</mark> च रज्यन्ते तानि वलाद् विहिते प्रवर्तमानान्यपि न परितुष्टानि भवन्ति इत्यासुराणिः तत्र भक्तिः देवैरेव भवति नासुरै<mark>ः ..... .किञ्च</mark> तान्यपि कर्मयोगज्ञानादिवहुरूपे वैदिके कर्मणि प्रवर्तमानानि पूर्ववासनयाऽध्यासात् भवन्ति. तेषामपि यदि फलावस्था भवति तदा सत्त्व एव शुद्धसत्त्वरूपे भगवत्स्वरूपे प्रवर्तमानानि स्वभावतो भवन्ति.....वस्तुत-स्तु गुणातीते भगवति स्वाभाविकी वृत्तिरिति भगवच्छास्त्रम्, "मन्निष्ठं निर्गुणं स्मृतम्"......इत्यादिवाक्यै: सर्वा भगवतः सामग्री निर्गुणा......मनोपि द्विविघं दैवा-सुरविभेदेन. तत्नासुरं संकल्पविकल्पात्मकं नानाभावायम्नं मननात्मकमेव......मनसा तु द्वितीयेन न भाव्यमेव तथासति इन्द्रियाणां पूर्वीक्ता वृत्तिः न स्यात्, अस एक-स्वभावापन्नं मनो यस्य तस्यैव भिक्तः. अन्येषां तु यथाकथिक्वत् कियमाणा भगवित खण्डशो वृत्तिरक्षयत्वात् बहुभिर्जन्मभिः पुष्टि गता अन्तिमजन्मनि भक्तिरूपां वृत्ति जनियण्यति इति न काप्यनुपपत्तिः. वृत्तिः तन्निष्ठता नतु ग्रहणमान्नम्.....फलरूपे जन्मनि सा अनिमित्ता भवति स्वतन्त्रा, भगवित्रिमित्ता वा, भगवतः सकाशात् फलानि निमित्तानि. या अनिमित्ता सा भक्तिः भवतीत्युत्तरेण सम्बन्धः, किञ्च सा चेद् भागवती भवति, साक्षाद् भगवन्तं विषयीकरोति भगवद्भावं वा षड्गुणरूपता-मापद्यते.... मुक्तेस्सायुज्यादिप इयं भक्तिः गरिष्ठा ..... (सुबो. ३।२५।३२-३३)

### सुबोधिन्याम् अलौकिकसामर्थ्यस्बरूपम् :

तादृशभक्तानां ज्ञानिनामिवाग्निमकृत्यमाह प्रकारदृयेन, तन्न प्रथममाह त्रिभिनेका-त्मतामित्यादिभिः, जीवतां साधनावस्था फलरूपा तथा परा. सायुज्यं च तृतीयं स्यादतो नोत्कान्तिप्रापणे. तन्न प्रथमं भक्तानां साधनावस्थामाह—

> नैकात्मतां में स्पृहयन्ति केखित् मत्पावसेवाभिरता मदीहा। येन्योन्यतो भागवताः प्रसज्ज्य समाजयन्ते मम पौरुषाणि ॥

इयं फलरूपा भिन्तज्ञीतन्या. ते भन्ता यावज्जीवन्ति च तावत्फलरूपां भन्ति कुर्वन्तीत्यर्थः. फलरूपता तदैव भवित यदा भजनाद्रसोऽभिन्यक्तो भवती. तस्या अभिन्यक्तोः निदर्शनं भगवत एकात्मतां सायुज्यरूपं फलं न स्पृहयन्ति. प्रार्थना तु दूरे. ते भक्तेषु विरलाः प्रसंगाभिरूप्यन्ते. केचिदिति दुर्लभाः तेषां कायवाङ्गमनोवृत्तिः स्वभावत एव भगवित भवतीत्याह मत्पादेत्यादिना. मम पादसेवायामेव अभिरितमंनोवृत्तियंषाम्, सर्वतो गत्वा भगवत्कायं कर्तव्यमिति पद्भ्यां सेवेत्यर्थः. अन्यत्तु सुखं गमनानन्तरसाध्यम्. इयं मनोवृत्तिनिरूपिता. कायिकीमाह मदीहा इति. मत्सम्बन्धिन्येव ईहा चेष्टा येषाम्, तेषां वाचनिकीमाह अन्योग्यत इति.......

तेषां फलावस्थामाह-

पश्यन्ति ते मे रुखिरावतंस-प्रसन्नवस्तारणलोचनानि । रूपाणि विस्थानि वरप्रवानि साकं वाचं स्पृहणीयां वदन्ति ॥

ते मे रूपाणि पश्यन्ति. निरन्तरं भगवत्साक्षात्कारो भवति. यथा मित्रैस्सह ीडन्ति प्रयमतः पश्यन्ति. भगवतो रूपाणि वर्णयित रुचिराण्यवतंसानि कर्णाभरणानि येषाम्. अनेनवृन्दावनादौ भगवत्साक्षात्कारो भवतीत्युक्तम् प्रसन्नानि वक्ताणि अरुणानि लोच-नानि येषामिति........ रूपाणीति परमोपासकानामेकं रूपं कदाचित् साक्षात्कृतं भवति. तेषां तु बहूनि. तानि च दिव्यानि लौकिकबुद्ध्या न गृहीतानि. अलौकिकभावं वा प्रकट-यन्ति. तानप्रत्येव प्रकटानीति. तथा सित नातिप्रसन्तिः तेषामन्यदीयव्यावृत्त्ययं निदर्शनान्तरमाह वरप्रदानीति. न ह्यन्येन वरं दातुं शक्यते. प्रसन्नरूपादेतेषां वैलक्षण्यमाह साकं वाचिमिति. जीवन्त एवते एतिस्मिन्नेव लोके भगवता सह स्पृहणीयां वाचं वदन्ति. यथा मित्रैस्सह इष्टालापाः क्रियन्ते. (सुबो. ३।२५।३४-३५)

#### मुबोधिन्यां सायुज्यस्वरूपम्ः

ततस्तेषां सायज्यमाह्-

तैर्दर्शनीयाणयबैरवार— विलासहासीक्षत वामसूबतेः । हृतात्मनो हृतप्राणाश्च भक्तिः अनिच्छतो गतिमण्डी प्रयुक्ते ॥ तैः पूर्वोक्तरूपैः अनुभवसमय एव आनन्दजनकैः दर्शनीया अवयवा येषाम् उदारो विलासः, हासपूर्वकमीक्षितं वामं मनोहरं सूक्तं वाक्यं च येषाम्, तैः हृतान्तः करणानां वशीकृतेन्द्रियाणां च सा पूर्वोक्ता भिक्तः, तामनिच्छतोप्यण्वीं गित सायुज्यं प्रापयितः भक्तस्य चतुर्विधपुरुषार्थसिद्धचर्थं चतुरूपत्वं च साध्यते तत्न, दर्शनीया अवयवाः कामपूरकाः, उदारो विलासः अर्थजनकः, हासपूर्वकमीक्षितं धर्मजनकम्, वामसूक्तानि मोक्षजनकानि कामो हि विषयसौन्दर्योण अन्तः शक्तया च सिध्यति, अतो दर्शनीयति विशेषणं वहिरलौकिकसौन्दर्यार्थम् विलासो हि अर्थस्य नानाप्रकारकत्वाय, उदारत्वं तस्य सर्वोपकारकत्वाय, भगवतो हि लीला सर्वेषां सर्वपुरुषार्थदायिनीति भगवत्त्वम् हासो वेहादौ अध्यासजनकः अन्यया निरन्तरं धर्मो न सिध्येत्. हासपूर्वकं च ज्ञानं धर्मजनकमेव सूक्तं हितकारी अविद्यानाशकम् वामं परमानन्ददायकमितिः सूक्ष्मा हि गितरेकरूपानन्दस्वरूपा, रूपाणि च अनन्तानन्दरूपाणि, अतएवानिच्छा, अतएवान्तः करणेन्द्रियाणां च तैराकर्षणं सर्वेन्द्रियसुखरूपत्वात् स भगवान् स्वगृहं गच्छन् तानिप स्यति, ते तु इन्द्रियाणि मनश्च नयन्ति, भक्तिस्तु फलावश्यभाविनी कालादिनामप्यगम्यम् अतिसूक्ष्ममेव भगवदात्मकं फलं प्रयच्छति. (सुद्धो, ३।२५।३६)

### सुबोधिन्यां वैकुण्ठादिषु सेवोपयोगिदेहस्वरूपम् :

एवं सायुज्यरूपं फलमुक्त्वा सालोक्यादिरूपं फलमाहअयो विभूति मम मायाविनस्तामैश्वर्यमष्टांगमनुप्रविष्टाम् ।
थियं भागवतीं वाऽस्पृहयन्ति भद्रां
परस्य ते मेऽश्नुवते नु लोके ॥

अथो इति. सा चेद् भिन्तर्मध्यमा भवेत्, ततोयं भिन्नप्रक्रमः अथो मम मायाविनो विभूति पुत्रधनादिरूपां स्वर्गादिरूपां च. न तत्र भोग्यमस्तीति मायाविन इत्युक्तम्, सर्वस्यापि विषयस्य भगवदीयानां भगवदधीनत्वाय षष्ठी. तामित्यलौ- किनीं सर्वलोकसिद्धां वा. ऐश्वर्यमणिमादि, अष्टांगानि यस्येति सर्वेश्वर्यप्राप्तिः भगवद्भजनमनु भगवन्तमनु प्रविष्टां श्रियं सर्वामेव सम्पत्ति मोक्षपर्यन्ताम्, भागवतीं च भगवत्कृतसम्पत्ति च वेत्यनादरे, सर्वमेव वा अ स्पृहयन्ति, भद्रां मोक्षसम्पत्तिमपि. मध्यमा भिन्तः फलमवश्यं प्रयच्छिति इति, यद्यन्यत्र तेषां भोगो न रोचते तदा वैकुष्ठ एव तेभ्यो भोगं प्रयच्छतीत्याह परस्य मे तेऽश्नुवते नु लोक इति, परस्य कालादक्षराच्च, लोके व्यापिवैकुष्ठे, सर्वमैश्वर्यादिकमश्नुवते. (सुबो. ३।२५।३७)

### मुबोधिन्यां फलाधिकारयोः कालानियम्यत्वरूपम् ः

ननु लोकानां कालभयस्य विद्यमानत्वात् 'क्षीणे पुण्ये मर्त्यलोकं विश्वन्ति' इति स्वस्थानत्यागात् कि वैकुण्ठलोके विषयानुभावेन इत्याशंक्याह-

> न कहिचिन्मत्पराः शान्तरूपे नंक्ष्यन्ति नो मेऽनिमिषो लेढि हैतिः। येषामहं प्रिय आत्मा सुतश्च सखा गुरुः सुहृदो दैवमिष्टम् ॥

......शान्तं रूपं यस्येति सर्वदोषिवविजिते वैकुण्ठे वा. अहमेव परो येषां ते न नंक्ष्यन्ति, क्षीणपुण्याः नश्यन्ति पतन्ति वा. न वा हेतिः कालचक्रं तान्......भक्षयिति. तत्व हेतुः......कालस्य यत्व विषयस्तव प्रवतंते. तस्याष्टौ विषयाः—विषयाः, देहः, पुताः, मिल्राणि, गुरवः, सम्बन्धिनः, इण्टदेवता कामश्चेति. तस्मिन् लोके नैते सन्ति किन्त्वेतेषां कार्यमहमेव करोमि. अतएव तेषामहमेवाष्टिविधः. निह कालो मां विषयी करोति. तेषां मदन्यः कोपि नास्ति देहाविः. प्रियो हि विषयो भवति. वैकुण्ठस्तु मद्रप इति तवाहमेव विषयः सारूप्यस्य च प्राप्तत्वात् देहोप्यहमेवु देहेन विषयेषु भुज्यमानेषु प्रकृतिः सूयते इति सुताः भवन्ति. तत्र विषयभोगेनापि अहमेव भवामि. पुत्रस्नेहस्तव्रत्यः मय्येव क्रियते. तत्र बाह्योपि सखा अहमेव, तत्रत्यानां पुरुषाणां मद्रपुत्वात्. एते चत्वार ऐहिकाः पारलौकिकाश्चत्वारः गुरुरुपदेष्टा वैकुण्ठे त्वहमेव. गुरोरुपदेशानन्तरं ये तत्र हितार्थं यतन्ते ते वान्धवाः मुहुदः, सुहुत्कार्यं तु तव्रत्यैरेव क्रियत इति. दैवं देवता, पूज्यः, फलदाने स प्रयोजकः. फलं च इष्टम्, अतः तेषां नाशाभावः उचित एवः (सुबो. ३।२५।३८)

#### सुबोधिन्यां फलनिष्कर्षः

......एवं भेदत्रयं निरूपितं सायुज्यं, वैकुण्ठः जीवनमुक्तिश्चेति (सुबो, ३।२५।३९-४०)

।। इति श्रीमद्वल्लभाचार्यंचरण-विरचित - सुबोधिन्येकवाक्यतया सेवाफल-स्वरूप-निर्णयः ।।

॥ समाप्तः ॥



श्रीसृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवङ्घभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## सेवाफलम्।

## श्रीकल्याणरायविरचितसेवाफलोक्तिविवृतिसमेतम् ।

**→>>0**&c=

श्रीमदाचार्यमार्गेण सेव्यमानोस्मदीश्वरः । निवारयतु नैस्तापान् सुखसन्दोहसिद्धये ॥ १ ॥

श्रीमद्दलभाचार्यमार्गोक्तप्रकारेण सेव्यमानो भगवानितोधिकं किञ्चित् फुळं दास्यति मुक्तिमेव वेति सन्दिग्धचेतसां समाधानार्थं श्रीमद्दलभाचार्याः सेवासिद्धौ फुळं निरूपयन्ति यादशी सेवनेति ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धी फलमुच्यते।

भक्तिमार्गे सेवा मया यादशी प्रकर्षेणोक्ता 'चेतस्तत्प्रवणं सेवे'ति तत्सिद्धौ सत्यां यत् फलं भवति तदुच्यते ।

अस्य ग्रन्थस्य ग्ढार्थत्वाद्विवरणमपि श्रीमदाचार्याः कृतवन्तः ।

सेव्यमानो भगवान् प्रसादानुसारेणोत्तममध्यमसाधारणप्रकारेण फलं प्रयच्छतीति त्रैविध्याद्विवरणे सेवायां फलज्ञयमित्युक्तम् ।

तत्रोत्तमं फलमाहुः अलौकिकसामर्थ्यमिति । भगवता सह गानादौ सामर्थ्यं, मुख्यानामिव । मध्यमं फलमाहुः सायुज्यमिति । सह युनक्तीति सयुक्तं, सयुजो भावः सायुज्यं सहभावः, गोपानामिव । साधारणं फलमाहुः सेवोपयोगी देहो वैक्रण्ठा-दिचिवति । आदिपदौद्धलोके उद्धवादीनामिव ।

सेवासिद्धौ सत्यां यदि भगवानलौकिकं देहादिकं सम्पादयित तदा फलविषयको

मनोरथोन्योपि सिध्यतीसाहुः अलौकिकस्येति।

अलौकिकस्य दाने हि चा<mark>द्यः सिध्येन्मनोरयः ॥ १ ॥</mark>

अलौकिकस्य योग्यस्य शरीरादेर्दाने सति अधिकारसम्पत्तौ सत्यां पूर्वीक्तं फलं प्राप्तोतीत्यर्थः । हीति युक्तश्रायमर्थः । एतत् फलं साधनानां साधनासाध्यत्वात् । चोप्यर्थे ।

<sup>।</sup> मस्पापानिति पाठः । २ सेनाफलसिद्धाविति पाठः । ३ भूलोकेषु गवादीनामिवेति पाठः ।

चाल्प इतिपाठे साधारणहीनमध्यमयोः कयित्रित्सिद्धाविप भगवदानं विनोत्तमं फलं न सिध्यतीत्यर्थः ॥ १ ॥

कालकर्मवंशादिदं कदाचिद्भवेदिलाशंक्याहुः फर्लं वेति । फर्लं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

भजनानन्दरुक्षणफले तद्धिकारयोः कालो नियामको दाता प्रतिबन्ध<mark>को वा</mark> न भवतीत्यर्थः ।

सेवासिद्धौ व्यवस्थया फलमुक्त्वा सेवासाधनदशायां बाधकान्याहुः उद्वेग इति

उद्येगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम् ॥ २॥

सेवायां कियमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरुद्धेगः । सेवासमये लौकिकवैदिककार्या-न्तरासक्तिः अन्यकृतान्तरायादिश्च प्रतिबन्धः । भोगो विषयाणाम् ।

एते त्रयः प्रत्येकं बाधकाः । तेनैतेषां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भोगे विविधः । लौकिकोऽलौकिकश्च । लौकिको लोकसिद्धः । यथा लोकाः स्वार्थं मुचावचान् पदार्थानानीय भोगं कुर्वन्ति स लौकिको बुद्ध्या त्याज्यः । एतेन् श्रुतिस्मृतिपुराणादिसिद्धो भोगो व्यावर्तितः । अलौकिको भगवद्तः अम्बरीषादेखि स तु साधारणमध्यमोत्तमफलेषु प्रथमफले प्रविश्वति, यथा सेवोपयोगिदेहं दत्वा सेव कारियत्वा प्रसादत्वेन दत्तानां भोगं कारयित भगवान् स अलौकिकभोगो न त्याज्यः । प्रतिबन्धोपि विविधः । साधारणो भगवत्कृतश्च । तत्र साधारण पूर्वमुक्तः । स बुद्ध्या त्याज्यः । यस्य यत्साधनस्य च प्रतीकारो न सम्भवति स भगवत्कृतः । स यदा भवति तदा भगवान् फलं न दास्यतीति ज्ञातन्यम् ॥ २ ॥

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिने हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

अकर्तव्यं भगवतः। अस श्लोकस्य विवरणं भगवत्कृतश्चेदित्यारम्य विवेक इत्यन्तम्। तदान्यसेवापि व्यथंति। महादेवनारदादीनां भक्तिदातृत्वश्रवणान्महादेवा-दिसेवया सेवातत्फलसिद्धिभीविष्यतीत्याशया कृता महादेवादिसेवापि व्यर्था, नैतत्फलसा-धिकेत्यर्थः। तदेति। तदा आसुरः आसुरावेशवान् आसुरभाववान् वायं जीव इति निर्धारो निश्चय इत्यर्थः। जीवस्यासुरत्वे सेवायां प्रवृत्त्यनुपपत्तेः। तदा कथं ममैवं भवतीति शोकाभावाय भगवानीश्वरः स्वेच्छया सर्वे ददाति मम प्रायेण मुक्तिमेव दास्यतीति ज्ञात्व। ज्ञानमार्गेण श्रवणमनननिदिध्यासनानि कुर्वता स्थेयमित्यर्थः। यथा तत्त्वनिर्धारो भवति तथायं विवेको वा साधने इत्यर्थः। अत्रायं भावः। दुःसंगाद् वाहिर्मुख्ये भक्तापराधे वा भगवान् प्रतिबन्ध करोति तदा अन्यसेवया स्वतो वा मुख्यं फलं न भवतीत्यर्थः॥ ३॥ ननु साधारणो लौकिको भोगः किमर्थं त्याज्यः, भोगेनैव सेवा कर्तव्येत्याशंक्याहुः सविद्योल्पो घातक इति ।

सविद्योल्पो घातकः स्याद् बलादेतौ सदा मतौ। द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ४॥ बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विद्याते सदा॥ ५॥

सविव्यत्वात् सर्वथा न सिध्यति । जायमानोप्यत्पसुखजनको भवति, भावघातकोपि भवति, अतस्त्याज्यः । ननु सावधानतया श्थितेन भोगप्रतिबन्धकयोर्घाधकत्वमित्यत आहुः सावधानेपि भोगप्रतिबन्धौ वस्तुसामर्थ्यादेव प्रतिबन्धकौ सम्मतावित्यर्थः । आहुः सावधानेपि भोगप्रतिबन्धौ वस्तुसामर्थ्यादेव प्रतिबन्धकौ सम्मतावित्यर्थः । आहुः सावधानेपितिश्लोक एवं योजनीयः । वाधकानां परित्यागः कर्तव्यः । भोगेष्यकं पर्तमुत्कृष्टमेकं भोगं विहाय तथा परित्यागः कर्तव्य इत्यर्थः। यतो निःप्रत्यृहं यथा स्यात्त्या महान् भोगः प्रथमे प्रविश्वति । पूर्वं व्याख्यातमेतत् । ज्ञानस्थितीति । ज्ञानमार्गेण श्थिताविप प्रतिबन्धे या चिन्ता तैदभावार्थमित्यर्थः । अत्रायं भावः । पूर्वं ज्ञानमार्गेण श्थातव्यमित्युक्तम् । अधुना श्रीकृष्णप्रसादाभावानमुक्तिरिप न भवतीति स्वस्य संसारिनश्चयात् फलार्थं चिन्ता न कर्तव्यत्यर्थः । ननु पूर्वकृतसेवायाः सत्त्वात् फलं कथं न भवेदित्याशंन्याहुः आच्येति । आद्येन भगवता भगवत्कृतप्रतिबन्धेन फलाभावे कायवाद्यनोभिस्तत्यरत्या कृतत्विपि भक्तापराधादिना भगवांश्चेत्तां न मन्येत तदा सा सेवा नाधिदैविकी भवति, भगवद्यमिनी न भवति । आधिदैविक्या एवैतत्फलसाधकत्वात् । भोगेति । गृहपरित्यागः गृहासक्तिपरित्याग इत्यर्थः । द्वितीय इति । द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिबन्धस्तिमन् सित फलं कथं स्यादिति चिन्ता संसारिनश्चयात् सर्वथा त्याज्येत्यर्थः ॥ ४ ॥

नतु प्रतिबन्धसाधारणभोगयोः सत्त्वेपि साधनकरणे फलं स्यादित्याशंक्याहुः न त्वाचे इति ।

न त्वाद्ये दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्। अवद्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥ ६॥

आद्ये भगवत्कृतप्रतिवन्धे भगवतो दातृता नास्ति । तृतीये साधारणभोगे गृहासक्तिर्वाधिकेत्यर्थः । अवद्ययमिति । इयं रीतिरवश्या, कर्तुमशक्यापि फलार्थं सदा कर्तव्यत्वेन भाव्या । अन्यत् सर्वसाधनं मनोभ्रमः स्वान्तर्भान्तिरित्यर्थः ॥ ६ ॥

नतु भगवदीयानां 'स्वत एवैतत्फलं भविष्यति किमर्थं पूर्वोक्तं कार्यमित्याशंक्याहुः तदीयैरिति ।

<sup>🎚</sup> दुष्टमितिपारः । 🤻 तद्भावार्थमितिपारः ।

### तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

भगवदीयैरिप पूर्वोक्तसाधनं कार्यम् । मर्यादायामंगीकारात् । नतु भक्तिमार्गप्रवेश-मात्रेण कचित् फलं दृश्यत इत्यत आहुः पुष्टाविति । पृष्ट्यंगीकारे तु भगवान् विलम्बं नैव कुर्यात्, तेन शीघं फलसिद्धिरिलर्थः ।

रजस्तमोभ्यां मनसः क्षोभेपि एतदेव साधनं कर्तव्यत्वेन द्रष्टव्यमित्याहुः गुण-

गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

मम निश्चय एतावानेवेत्याहुः मे मतिरिति ॥ ७ ॥

नतु साधनानां बहूनां सत्त्वात् किमिति एतदेव साधनमित्यत आहुः कुरुष्टिरत्रेति।

कुस्ष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै अमः ॥ ७॥ ॥

अत्रास्मिन्फले कुस्रिष्टः कुत्सितानां साधनानां या सृष्टिः कल्पना उत्पन्ना स्यात् सा अम एव इत्यर्थः ॥ ७॥ ॥

> सेवाफलोक्तिविवृतेः स्त्राचार्याणां यथामति । कृता कल्याणरायेण विवृतिः स्त्रसुखाय च ॥ १ ॥

इतिश्रीवस्त्रभचरणैकतानश्रीकल्याणरायविरचिता सेवाफलोक्ति-विवृतिः समाप्ता । श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवञ्चभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# सेवाफलम्।

## चाचाश्रीगोपेशविरचितविवृतिटिपणीसमेतम्।

स्वमार्गोक्ततनुवित्तजायाः सेवाया मानसीसेवाफलिमिति सिद्धान्तमुक्तावल्यां श्रीमदा-चार्यचरणोक्तेर्निवन्धे तु भक्तिः स्वतन्ता शुद्धा च दुर्लभेति न सोच्यत इत्युक्तेः सन्दिहानान् स्वानुपदिशन्ति ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

यादशी यत्प्रकारिका सेवना सेवा प्रोक्ता खप्रन्थेषु पृष्टिपृष्टिपर्यादामर्या-दाभेदैर्भया विविच्योक्ता तिस्सद्धौ तैस्यां खफलजननस्वरूपयोग्यतायां सत्यां तत्प्रकारकं फलमुच्यत इत्यर्थः।

तत्र प्रथमं भगवदर्थं निरुपधिसर्वस्वनिवेदनपूर्वकं तत्रैव स्वदेहविनियोगे प्रेम्णि

जाते यन्मुख्यं फलं भवति तदाहुः।

अलौकिकस्य दाने हिं चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

अलौकिकस्य खरूपानन्दस्य, दाने वितरणे, हि निश्चित सित, तथा च भगवतिश्वकीिषते सतीत्याशयः । आद्यः खरूपानन्दानुभवात् प्रथममुत्पन्नो मनोरथः 'यच दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले गोपिकानां तुं इत्यादिना निरूपितखरूपो लिप्साविशेषः सिध्येत् सिद्धियकः स्यादित्यर्थः । इत्यञ्च प्रेमोत्पत्त्या सिध्येत् तिद्धियकः स्यादित्यर्थः । चेति मनोरथश्च स्यात् सिद्धश्च स्थादित्याशयः । इत्यञ्च प्रेमोत्पत्त्यनन्तरं भगवतः स्वरूपानन्दित्सायां फलरूपस्वविषयसिहतस्य मनोरथस्योत्पत्तिः । दित्साया अभावे तु तदनुत्पत्तौ पूर्वोक्तप्रेमान्तसेवायाः पुरुषोत्तमसायुज्यं फलं भवतीित ध्येयम् । वक्ष्यन्ति चेममर्थं न त्वाद्यं दातृता नास्तीत्यनेन ॥ १॥

एवं पुष्टिपुष्टिमजनस्य फलमुक्त्वा पुष्टिमर्यादामर्यादाभजनयोः फलमाहुः।

फलं वा ह्यधिकारी वा न कालोत्र नियामकः।

फलं पुष्टिपुरुषोत्तमसायुज्यं पुष्टिमयीदाभजनफलमित्यर्थः । वेत्यनादरे । अधिकारो

रमाप्रार्थितवैकुण्ठक्षीरोदश्वेतद्वीपेषु भगवत्सेवायोग्यदेहप्राप्तिः मर्यादाभजनफलमित्यर्थः । नेति । अत्र फलत्रये कालो न प्रतिबन्धक इत्यर्थः ।

विवृतौ सेवायां फलत्रयमलौकिकसामध्र्यं सायुज्यं सेवौपियकदेहो वैकुण्ठादिष्वित्यनेन नियामक इत्यन्तप्रन्थो न्याख्यातः । अलौकिकसामध्य-मलौकिकभजनानन्दानुभवे खरूपयोग्यतेत्यर्थः ।

मूले सेवायां प्रतिबन्धकान्यपराण्याहुः ।

उद्वेगः प्रतिवन्धो ना भोगो वा स्यानु वाधकम् ॥ २ ॥

उद्देगः श्रवणे कीर्तने भगवदर्शनसेवायां च जराव्याधिजनितापाटवेन स्वतो-प्रवर्तमानानामिन्द्रियाणां प्रसद्ध प्रवर्तनाद्विक्षेप इत्यर्थः । प्रतिबन्धो वेदनिन्दा म्लेच्छव-लिष्ठविद्दिर्भुखजनितोपद्रवश्च, साधारणो भगवत्कृतो वाहिर्भुख्यक्तपश्चेति द्विचिधो-पीत्यर्थः । भोगो क्तपरसगन्धशन्दस्पर्शानां लौकिकविषयाणामत्यासक्तया सेवनमित्यर्थः । त्विति । एतत्रयं तु प्रतिबन्धकं भवेदेव । कालस्तु न स्यादित्यर्थः ।

विवृतौ सेवायां प्रतिबन्धकत्रयं उद्धेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वेलनेन बाधकमिलन्तप्रन्थो व्याख्यातः ॥ २॥

<del>प्ले प्रतीकारमाहुः बाधकाना</del>मिति ।

वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। निष्प्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा॥३॥

बाधकानामुद्देगसाधारणप्रतिबन्धलौकिकभोगसाधनानां परित्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । तत्र उद्देगसाधनं प्रसह्येन्द्रिययोजनम् । वेदनिन्दायाः म्लेच्छकृतोपद्रवस्य बलिष्ठविद्यर्धि स्वकृतोपद्रवस्य च जननात् साधारणप्रतिबन्धसाधनं स्वस्मिन् भक्तत्वस्फूर्तिनिवंधनो हठगर्वविश्रेषः । लौकिकभोगसाधनं रूपरसगन्धस्पर्शशब्दाः । तथा च तत्साधनत्रयं त्यजेदित्यर्थः । लौकिकभोगसाधनं रूपरसगन्धस्पर्शशब्दाः । तथा च तत्साधनत्रयं त्यजेदित्यर्थः । लौकिकालौकिकसाधनयोलौकिकभोगसाधनस्य त्यागः कर्तव्यो न त्वलौकिकभोगसाधनस्येत्याहुः भोग इति । भोगे यत्साधनद्वयं त्यन्नेकं तथा तादशं लौकिकभोगस्त्रभं प्रतिबन्धजननात् त्यक्तव्यमित्यर्थः । परं द्वितीयं साधनं पूर्वोक्तप्रेन्मान्तसेवारूपं निष्प्रत्यूहं निर्गतः प्रत्यूहः प्रतिकृतो भोगो यस्मात्तत्तथा । एवत्र त्यागहेतोः प्रतिबन्धस्याजननात्र त्यक्तव्यमित्यर्थः । ननु भोगः प्रतिबन्ध इत्युक्तम् । तथा च तज्जननात् कथं न त्यक्तव्यमत् आहुः महानिति । पूर्वोक्तप्रेमान्तसेवालक्षणं साधनं कारियत्वा भगवता दत्तो दुःखविशेषसुखविशेषानुभवलक्षणो 'यत्र दुःख' मित्यादिना निरूपितस्य मनो-रथस्य विषयतामापन्नो भोगो महान् स्वष्टतम एवेत्यर्थः । कथिमष्टतमत्वमत आहुः प्रथम

१ अभक्तत्वमितिपाठः ।

इति। प्रथमे उत्तमफले विदाते प्रविद्यो भवति। तथा च फलक्षः। अत एव न प्रतिबन्धक्षप इति। तत्साधनं न त्यक्तव्यमिति भावः। रसिकानुभवाद्धेर्यभान्तरं तु महाफले मिति श्रीमदा-चार्यचरणोक्तिरत्रानुसन्धेयेति दिक्। भोगेपीत्यपिशब्दात् प्रतिबन्धेप्येकमेव त्यक्तव्यम्। द्वितीयस्य तु भैगवत्कृतत्वेन तत्त्यागस्य शशविषाणायमानत्वादिति ध्येयम्।

विवृतौ त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः। भोगो द्विविधः। साधा-रणो भगवत्कृतश्च। तत्राचो बुद्धा त्याज्यः। अस्त्रौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीत्यनेन विदात इसन्तप्रन्थो व्याख्यातः। त्रयाणां साधनेति साधनपरित्यागान्म्लोन्छेदो भवेदतः पुनरुद्धमो न सादित्याश्यः। तथा च यत्रैतिवतयस्य त्याग उच्यते तत्र साधनसिहतस्य त्यागो ज्ञेय इत्यभिप्रायः। त्याज्य एवेति। लौकिक-भोगस्तु असन्दिग्धं त्याज्य एव, परन्तु अलौकिको न त्याज्य इत्याश्यः। तत्राच्य इति। साधनसिहतस्त्याज्यः। तथा च साधारणप्रतिवन्धसाधनस्य गर्वविशेषस्य बुद्धाः त्यागात् ससाधनस्यापि तस्य त्याग इत्यथः॥ ३॥

मूले भगवत्कृतप्रतिबन्धे यत् कर्तव्यं तदाहुः।

### अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिर्ने हि।

हि निश्चयेन सर्वथा सर्वप्रकारे भगवतः सर्वसमर्थस्यापि चेद्कतेव्यं फल्दानं न चिकीर्षितं चेदित्यर्थः । नतु भगवदीयकुलोत्पन्नस्य पित्रादिशिक्षया बाल्ये कृतभगवत्सेवा-कस्यानवरतमसच्छास्नाभ्यासादाविभूतबाहिर्मुख्यस्यापि 'श्रेयान् खधर्मो विगुणः परधर्मात्ख-तुष्ठिता'दितिवचनात् सेवामेव निर्वन्धेन हठेन कुर्वतः किं स्मदतआहुः गतिर्न हीति । प्रतिबन्धस्य जागरूकत्वाद्यावत्फलाभाव इत्यर्थः ।

विवृतौ भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तरुधम्, तदान्यसेवापि व्यर्थेत्यन्तेन 'नही'त्यन्तो प्रन्थो व्याख्यातः । तथाचोक्तं निवन्धे 'सर्वथा चेद्धरिकृपा न भविष्यति यस हि । तस्य सर्वमशक्यं स्थानमार्गेस्मिन्सुत-रामपी'ति मूलमुक्तवा स्वयमेव व्याचचिक्षरे 'परमत्र न सर्वेषां मुख्यफलाधिकारः, किन्तु येषु भगवत्कृपा । कृपापरिज्ञानं च मार्गरुच्या निश्चीयत' इत्यनेन । इत्यञ्चेतन्मार्गारुचिरेव भगवत्कृतप्रतिवन्धः । इदमेव बाहिर्मुख्यमितिविभावनीयम् । 'बुद्धिप्रेरककृष्णस्य पादपद्यं प्रसीदत्वि'ति श्रीमदाचार्यचरणोक्ते 'रेष होव साधु कर्म कारयति तं यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीषति एष उ एवासाधु कर्म कारयति तं यमघो निनीषती'तिश्रुतेश्च भगवानेवासच्छास्न-प्रवर्तनेनासुरावेशं सम्पाद्य बाहिर्मुख्यस्पं प्रतिबन्धं करोतीत्यप्यनवरतं निरन्तरमनुसन्धेयम् ।

१ भगवदीयत्वेनेति पाउः । २ बलिष्टत्वादिति पाठः ।

तदान्येति । यदा वाहिर्मुख्यमाविर्भूतं तदा कृता तु व्यर्थेव । किन्त्वन्या वाल्पे कृता सा

मुले अतः परं तेन किं विधेयमत आहुः।

### यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम्॥ ४॥

यथा यत्प्रकारको वा विकल्पेन तत्त्वनिर्धारस्तजीवनिष्ठस्यासुरत्वस्य निश्चयः तथा च आवेशासुरत्वनैसर्गिकासुरत्वयोर्यादृशासुरत्वप्रकारको निश्चयस्तिस्मन् सित विवेक ह्यानं साधनं शोकानुत्पत्तौ कारणं मतं सर्वप्रमाणसम्मतिमत्यर्थः। वेति विकल्पवाचकमच्य देह्हीदीपन्यायेनोभयत्रान्वेति । तथा च तत्त्वनिर्धारोपि वैकल्पिकः, साधनमिप वैकल्पिकं मेव । इत्यञ्चावेशासुरत्वप्रकारको यदि निश्चयः तदा संस्तिरेवेतिभावः। वक्ष्यन्ति चेमम कितीये सर्वथेखनेन ।

विवृतौ तदा आसुरोयं जीव इतिनिर्धारः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातक शोकाभावायेतिविवेक इसनेन मतमिसन्तप्रन्थो व्याख्यातः। नदेति। यत् वाहिर्धुख्यमाविर्मृतं तदैवेसर्थः। विवेकः साधनमिति व्याचक्षते। तदा ज्ञानेनेति। यद्यावे शासुरत्विर्विर्मारस्तदा ज्ञानमार्गेण ज्ञानजनकोपायेन स्थातव्यं वर्तितव्यम्। शोक भावाय शोकानुत्पत्त्या इति। अस्मिन्नर्थे विवेकः साधनं भवतीस्थर्थः। तथा च सस लेकिस्थितिरक्षरानन्दो वा नास्य फलमिति भावः। यद्यप्येवंविधदुर्भगः स्वमार्गबहिर्मुखेन्धंति स्थानः प्रेविश्वतां, का क्षतिः? तथापि स्वमार्गीयभगवद्भक्तरेतोजन्तुरयमिति तदुद्भवदयार्षे हृदयाः श्रीमदाचार्यचरणास्ताद्दशेप्युपदिशन्तीति ध्येयम्॥ ४॥

मुळे ठौकिकभोगस्य साधारणप्रतिबन्धस्य च त्यागे प्रयोजकं रूपमाहुः।

### सविघोल्पो घातकः स्याद्धलादेतौ सदा मतौ।

सिवित्र आधिव्याधिरुक्षणप्रैत्यृहसिहतः । अल्प आग्रुतरिवनाशील्यः साधारण इति । साधारणो वेदनिन्दादिः । साधारणप्रतिबन्धस्य तदाहुः घातिति घातकः वातजनकः । बलात् सामध्यात् । स्यातः भवेत् । तथा च साधारणप्रतिबन्धो बलवद्धातकः सादित्यर्थः । तथा हि वेदनिन्दात्वस्य बलात् हीने जन्मरूपं वातं करोति । म्लेच्छबिर्धुखकृतोपद्रवादस्य सर्वस्वहानिं शरीरधा च बलादेव कुरुते । अतो हेतोः साधारणप्रतिबन्धोल्पत्वात् सविव्यत्वाच भोगः सर्वनिरन्तरमेतौ प्रतिबन्धकौ मतौ साधनसिहतौ त्याज्यत्वेन सम्मताविति भावः ।

विष्टतौ साधारणो भोगः कथं लक्तव्य इत्याकांक्षायामाह सवि घोल्पो घातकः स्यादिति । सविघत्वादल्पत्वाद्वोगस्त्याज्यः । एवं

१ 'बाल्यं' इलापि पाटः । ६ प्रवेशं कांशतीतिपाटः । ३ विझेति पाटः ।

सदा प्रतिबन्धकावित्यनेन मतावित्यन्तग्रन्थो व्याख्यातः । साधारण इति । साधारणो वेदनिन्दादिः साधारणप्रतिबन्धः भोगो ठौकिकरूपरसादिसेवनं कथं कुतो हेतोरित्यर्थः । सिव्यवन्तवादिति । द्वाभ्यामाभ्यां हेतुभ्यां भोगस्त्याज्यः । शिष्टाद् धातकत्वरूपाद्धेतोः साधारणः प्रतिबन्धस्त्याज्य इत्याश्यः । ननु सविष्ठत्वमत्पत्वं च मोगापकर्षजनकम्, न तु सेवायाः । तथा साधारणप्रतिबन्धनिष्ठं धातकत्वं चतुर्व-गित्यापकारजनकम्, न तु विशिष्यं सेवाया एवेति किमनयोः त्यागप्रयोजकं रूपिमत्याशं-कायामाहुः एताविति । प्रतिबन्धकत्वमेव त्यागप्रयोजकम् । सविष्ठत्वादिकथनं तु भोगसाधारणप्रतिबन्धस्त्रदोषोद्धाटनार्थम् । तथा च सेवाप्रतिबन्धकत्वान्त त्याज्यावेव । निसंगीद्वष्टत्वादिष त्याज्यावित्याश्योनुसन्धेयः ।

आवेशासुरस्य विवेकसाधनमिति प्रागुक्तमिदानीं नैसर्गिकासुरस्य का गतिरित्याकां-

क्षायामाहः ।

### द्वितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

अस्योत्पत्तिकाल एव भगवताऽसुरत्वसम्पादनान्नेसर्गिकासुरः । तथा च भगवान् तिस्मन् तदानीमेव स्वमार्गात् सर्वप्रामाणिकमार्गेभ्यश्च बाहिर्मुख्यलक्षणप्रतिबन्धं कृतवान् । इत्थञ्च वेदनिन्दादिसाधारणप्रतिबन्धाद् द्वितीये भगवत्कृते एवंविधप्रतिबन्धं निर्धारिते सतीत्यर्थः । चिन्ता जन्ममरणदुःखनिवृत्तिमेम केन प्रकारेण स्यादिति विचारः सर्वथा सर्वप्रकारेण प्रमाणेर्युक्तिभिश्चेति यावत् । सा त्याज्या न कर्तव्या । तत्र हेतुः । संसार-विश्वयात् । संस्तेरवद्यंभावस्य निश्चितत्वादित्यर्थः । तथा च 'दैवी सम्पद्विमोक्षाय' निश्चयात् । संस्तेरवद्यंभावस्य निश्चितत्वादित्यर्थः । तथा च 'दैवी सम्पद्विमोक्षाय' निश्चन्द्वायासुरी मता' इत्यादिप्रमाणे 'स्तस्मादपरिहार्येथे न त्वं ग्रोचितुमईसी'त्यादिप्रामाणिकस्रुक्तिभिश्चाधेः समाधिः सम्पादनीय इति भावः ।

विवृतौ ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽभावार्थमाह द्वितीय इति । द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिबन्ध इत्यनेन निश्चयादित्यन्तग्रन्थो व्याख्यातः । ज्ञानेति । भगवद्वचात् च निवृत्तिं च जना न विदुरासुरा' इति भगवद्वचनात् सहजासुराणां ज्ञानमार्गेषि स्थितिन भवतीत्याशयः ॥ ५॥

मूले 'अलौकिकस्य दाने ही'त्यनेन भगवतः स्वरूपानन्ददित्सायां मनोरथः सफलो मेवेदित्युक्तम् । यदि स न सिध्येत् तदा का गतिरित्याकांक्षायामाहुः ।

## न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्।

नाचे त्वित्यन्वयः । तथा चाद्याभावे त्वित्यर्थः । इत्थञ्च तत्फलमनोरथाभावे तु भगवतो भजनानन्ददित्सा नास्तीति भावः ।

१ विशेषत इति पाठः । २ खभावदुष्टत्वादिति पाटः ।

विवृतौ आद्यफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्तीति तदा सेर नाधिदैविकीत्युक्तं भवतीत्यनेन नास्तीत्यन्तयन्यो व्याख्यातः । न त्वाद्य इ मूलमाद्यफलाभाव इत्यनेन व्याख्याय दातृता नास्तीति मूलं व्याच्य भगवतो दातृत्वं नास्तीति । फलितार्थमाहुः तदेति । यदा फलसहितस्य मनोरा स्याभावस्तदाधिदैविकीसेवाभजनानन्दो न भवेदिति । अयमर्थो न त्वाद्ये दातृत्व नास्तीति मूलेन कथितोस्तीत्यर्थः । इत्थञ्च प्रेमान्तसेवया पुरुषोत्तमसायुज्यं भवती भावः ।

मूले वाधकानां परित्यागइत्यनेन तत्साधनत्यागपूर्वकस्तत्प्रतिबन्धकतत्य उक्तः । तत्र लौकिकभोगसाधनीभृतरूपरसगन्धस्पर्शशब्दानां त्यागे प्रतिबन्धकमाहुः तृती वाधकं गृहम् । भोगस्य तृतीयप्रतिबन्धकत्वात् तत्साधनमपि तृतीयं साधनं तत्परित्र गोपि तृतीयः परित्यागः । तथा च तस्मिन् गृहं प्रतिबन्धकमित्यर्थः । इत्थञ्च रूपादित्या गृहत्यागाधीन इति भावः ।

विवृतौ भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्याग इलनेन गृ मिलन्तग्रन्थो व्याल्यातः । भोगेति । भोगाभावः ससाधनभोगपरित्याग इलर्थः ।

मूले पुष्टिपुष्टिपुष्टिमर्यादामर्यादाभजनानां फलं प्रतिबन्धकं तत्प्रतीकारं चोत्त व्याख्याय चेदानीं सेवासुपदिशन्ति ।

### अवर्थेयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोश्रमः।

अवश्या खर्य वश्या न । तथा च खक्रत्यंसाध्या भगवदनुग्रहैकसम्पाधे यावत् । इयं श्रीमदाचार्याणां हृदि अनवरतमुत्पद्यमानत्वात् साक्षात्कृतस्वरूषा भावनारू मानसी सेवा, सदा निरन्तरं, भाव्या सम्पादनीयेत्यर्थः । तथा च खरूपानन्दसाधन भृतभावविशेषसिध्यर्थमनवरतं भावना कर्तव्येत्याशयः । इदमेव मनसः प्रधानं कार्यमित्या सर्वमिति । मनसा यदन्यत् किञ्चित् प्रमारूपमपि कार्यं जन्यते तत् सर्वमपि भजन नन्दापर्यवसायित्वाद् अम एवेत्यर्थः ॥ ६ ॥

ति चक्षुरादिभिरिन्द्रियैः किं सम्पादनीयमित्याकांक्षायामाहुः । तदीयैरपि तत्कार्ये पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

मनसोतुचरैश्रश्चरादिभिरिन्द्रियस्तत्कार्धं मनःकार्यमेव सम्पादनीयम् । तथा श्रीमदाचार्यमार्गपक्षपातादिवरतं सेव्यखरूपेव्वाविर्भृतस्य संकल्पप्रतिभातस्य वा भगवत् दर्शनसेवादिना खखव्यापारेण मनःकार्यरूपा भावनाख्या मानसी सेवा सम्पादनीयिति मावः । इत्थञ्च चक्षुरादिसर्वेन्द्रियरिप खखव्यापारो भगवति सम्पादनीयो, 'भगवत सह संलाप' इत्याद्यक्तप्रकारेणेति ध्येयम् । ननु कियचिरमेवंकृतिरतआहुः पुष्टाविति

९ सर्वानिति पाठः । २ खसाधनसाध्या नेति पाठः ।

पुष्टिर्भावः तस्मिन् सिद्धे सित स्वरूपानन्दः सत्वरमेव मवेन्न तु विलम्बं कुर्यादित्यर्थः । तथा च भावोत्पत्तिपर्यन्तमेवंकृतिरितिभावः ।

पाक्षिकोपि दोषः परिहरणीय इतिन्यायात् कदाचित् कमपि प्रतिबन्धकमाशंक्य तत्प्रतीकारमाहुः ।

गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणाः प्राकृतसत्वरजस्तमांसि, तत्कृतक्ष्तो भो मार्गान्तररुचिः, लौकिकविषयलोभैतन्मार्गारुचय इत्यर्थः । एतदेवास्मदुक्त मवश्येयं सदे तिपद्यमेव द्रष्टव्यम् । तथा चैतत्पद्योक्तसाधनेनैव सर्वप्रतिषम्धनिवृत्तिरितिभावः । नतु सत्सु प्राकृतगुणेषु निरन्तरिक्रयमाणायामिष्
भावनायां भावो नोत्पत्स्यत इति चेत् ? सत्यम् । यावत्कालं मनस्याविभूय भगवानन्तः करणसम्बद्धो न भवति तावदविद्याया विद्यमानत्वाद् गुणा अपि सन्ति । तथा चानिश्रमेवंकृतौ कृपालुर्भगवानाविर्भूयान्तः करणसम्बद्धः सन् अविद्यामेव नाशयेत्, तदा सुतरां
गुणनाशः, ततो निरन्तराया भावोत्पत्तिरितिध्येयम् ॥ ७॥

स्वोक्तप्रमेये निःसन्दिहानेनैव स्थेयमिति स्वानुपदिशन्ति ।

कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पधेत स वै भ्रमः।

कुसृष्टिः दृषणाभासः, अत्रास्मदुक्तौ, वेत्यनादरे, वस्तुतस्तु नोत्पत्स्यत एवे-त्याशयः । काचिदुःसंगेन भगवदस्मरणनिबन्धनक्षणिकासुरभावेन वा काचिदुत्पचेत जायेत चेद्, वै निश्चयेन, स तु भ्रम एव भ्रान्तिरेवेत्यर्थः । तथाचोत्तरक्षणोत्पत्स्यमान-विशेषदर्शननाश्यत्वादिकिश्चित्करेतिभावः ॥ ॥॥

इतिश्रीविद्वलेश्वरात्मजश्रीघनइयामतनयश्रीगोपेशगोखामिविरचिता सेवाफलविवृतिटिप्पणी सम्पूर्णी ॥

# सेवाफलम्।

## श्रीदेवकीनन्दनविरचितविवृतिटिपणीसमेतम् ।

करुणाचार्यचरणवरणं शरणं मम । यत्पथे सुकथे सेवाफलं कृष्णः प्रयच्छति ॥ १॥

नतु स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वेन कियमाणसेवायाः फलान्तरकथनं कथमुपपद्यत इति चेत् इत्यम् । यावजीवं तथा कियमाणसेवया देहावसाने जीवस्य या गतिर्भवति ना फलपदेनोच्यते । तच फलमाधुनिकभजनानुस्यृतसर्वात्मभावप्राप्यविशिष्टभजनानन्दात्मक् मेवेति न तस्य सेवातिरिक्तत्वमायाति येन फलान्तरत्वमुच्येत । 'यं यं वापि स्मर्त्यभावं त्यजत्यन्ते कलेवर'मिति भगवद्वचना'दन्ते या मितः सा गित'रिति न्यायाच सेवाफ्तः सेवैवेति नोक्तविरोधः शंकनीयः । तृत् कीदृशं किमिति जिज्ञासायामाचार्याः किञ्चित्र स्वमतसिद्धं तत् सार्धेः सप्तभिः श्लोकैनिक्ष्प्य सुगमत्वाय स्वयमेव विवृण्वन्ति ।

## <mark>यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।</mark>

याद्वा सेवनेति । प्रोक्ति । मयेल्यध्याहार्यम् । तेन खिसद्धान्ते याद्यं सेवना मया प्रोक्ता, ताद्यी सेवना विवरणे वक्ष्यमाणफलप्रापिका भवति, न तु प्रमाणा न्तरिसद्धा, मतान्तरिसद्धा वा तथा । अन्यथा तत्र तत्र कचिदुक्ता प्रसिद्धा भवेत् । अतु साक्षादाचार्योक्तत्वादनुभवसाक्षिकत्वाच न काचिदसंभावनेति ज्ञाप्यते । सापि याव अविमिवच्छेदेन कृता, स्वफलदानं तु कियत्कालं कृत्वा परित्यक्तापीलाहुः ततिसद्धा विति । सिद्धित्त्र यावजीवं निर्वाहः । तदुक्तमाचार्यचरणैः 'सेवायां वा कथायां वे'ति फल्लमिति । एकवचनं त्रितयाभिप्रायेणेलाहुः सेवायां फल्लम्यमिति । अत्रायं भावः भक्तिमार्ये पृष्टिमर्यादाप्रवाहभेदेन जीवेषु भगवदंगीकारः त्रिविधः । तेनाधिकारिभेदेवसेवा त्रिविधा, ततः फलमि त्रिविधं कमेणोक्तम् । तत्रादौ पृष्टिसेवाफलमाहुः अल्लोकिक सामर्थ्यमिति । अत्रायमाश्चयः । श्रीमद्श्रजस्थोक्तरीत्या सर्वात्मभावैकलभ्यभजनानन्दा तुभवलक्षणं फलमलौकिकमुच्यते । तस्येतरप्रमाणागोचरत्वमितरसाधनाप्राप्यत्वाय त्रिमेवलक्षणं फलमलौकिकमुच्यते । तस्येतरप्रमाणागोचरत्वमितरसाधनाप्राप्यत्वाय त्रियोक्तिः । दितीयफलं सायुज्यम् । तदत्र पुरुषोत्तमे वेदितच्यम् , न त्वक्षरे । अक्षरसायुज्यं तु केवलमर्यादायां ज्ञानादिनापि भवतीति ततः पुष्टेविशेषकथनावश्यकत्वात् । सायुज्यानन्तरमपि पृष्ट्या कदाचिदाद्यमलौकिकं फलमपि भगवान् प्रयच्छेदित्यपि ज्ञेयम् । सायुज्यानन्तरमपि पृष्ट्या कदाचिदाद्यमलौकिकं फलमपि भगवान् प्रयच्छेदित्यपि ज्ञेयम् ।

अन्यथा पृष्टिसेवाफलं सायुज्यमात्रं न वदेयुः । भक्तौ तद्वासनाया अभावात् । 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति भगवित्रयमात्र । तेन पृष्टिमर्यादायामादौ सायुज्यम् , मध्ये भजनानन्दानुभवः , अग्रे पुनः पूर्वसायुज्यमित्युक्तं भवति । अतो मध्यमफलत्वम् । तृतीयं फलं वैकुण्ठादिदेहः । आदिपदेन भूमाविप तथा भावनायां ताद्द्यदेहप्राप्तिरुक्ता । तत्राप्युचनीचदेशभेदा बहुवचनेनोक्ताः । व्यापिवैकुण्ठस्य सायुज्यापेक्षया दुर्रुभत्वेन साधारणफलत्वकथनस्या-युक्तत्वादत्र रमाप्रार्थित एव स इत्यवगम्यते । तत्र कदाचिन्नाद्यफलसंभावनेति साधारण-फलत्वम् । अत एव वैष्णवन्नतानामेकादश्यादीनां फलत्वेन स्मृतिपुराणेषु स एवोच्यते ।

ननु सायुज्यवैकुण्ठयोः प्रमाणसिद्धत्वेन तदर्थं जीवप्रयत्नः संभवति, आद्यफ्रस्य तु होकवेदातीतत्वेन प्रमाणाद्यगोचरत्वान्न स्वकृतिसाध्यत्वम्, यत् पुनः तत्साधनं तस्यापि तथात्वम्, अतः कथमाद्यमनोरयः सिध्येदित्यत आहुः अस्तीकिकस्य दान इति ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥१॥॥ फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

अलौकिकमाद्यफलं तस्य दाने, अर्थाद्भगवता कृते सित तन्मनोरथः सिध्येत् , न त्वन्यथापीत्यर्थः । आद्य इति । सायुज्यवैकुण्ठमनोरथापेक्षया स आद्य इत्यर्थः । अल्प इति पाठे यद्यपि लीलामध्यपातिभक्तानुभवैकवेद्यफलसंबन्धिमनोरथो जीवस्य साधनतः स्वरूपतश्चाल्प एव । अप्यर्थे चकारः । तथा चाल्पोपि तथापि स्वतः प्रभुदानेन तित्सिद्धः । सिध्येदिति प्रार्थने लिङ् । आचार्यप्रार्थनया प्रभुः संपादयेदेवेति भावः । आद्यफलस्य स्वरूपैकसाध्यत्वे प्रसिद्धिमाह हिश्चदः । ननु भगवानिप तादशाधिकाराभावे मनोरथं कथं पूर्येदित्यत आहुः न काल इति । अत्र फले इत्यधिकारे वा ॥ १॥ ॥ अग्रे प्रतिधन्धकत्रयोक्तिरिह साधनदशायामेव । तदुक्तं मूले वाधकानां परित्यागेति ।

उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यान्तु वाधकम् ॥ २ ॥ वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम् । निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ३ ॥

तद्विवरणं त्रयाणां साधनपरित्याग इति । साधने सित स्वरूपतः त्यक्तमशक्यत्वात् । भोगेप्येकमित्यादि विदाते सदेत्यन्तिवरणं भोगो द्विविध
इत्यारम्य प्रविद्यातीत्यन्तेन । तदनुसारेण मूलमेवं योजनीयम् । त्यजेदिति कियापदमध्याहार्यम् । यथा प्रतिबन्धद्वये एकस्त्याज्योपरो न, तथा भोगेपि एकं लौकिकं भोगं
त्यजेदपरमलौकिकं न । यतो निःप्रत्यूहमनन्तरायभूतम्। तत्र हेतुः । महानिति । अलौकिलभोगः स्वरूपतो लौकिकत्वादल्पोपि फलतो महान् , अलौकिकत्वात् । अतो न
त्याज्य इति भावः । अलौकिकत्वे निमित्तमाहुः प्रथम इति । प्रथमे आधुनिकभजने सदा
निरन्तरं विश्रते, भजननिर्वाहकत्वेन तदंगतां प्राप्नोतीत्यर्थः । एतदेव विवरणे स्फुटीकृतम्।

अलौकिक भोगस्तु फलानां सेवाफलांगमूतवस्तूनां मध्ये प्रथममङ्गं प्रतिबन्ध भावस्तत्र विश्वतीति न तत्त्यागः । तथा चोपपादितमेकादशस्कन्धे । 'कायेन वाचे' श्लोकविवरणे ॥ ३ ॥

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ४॥

अकर्तव्यं भगवत इति स्ठोकविवरणं भगवत्कृतश्चेत्यारम्य विवेक इत् न्तेन । अयमर्थः । आसुरस्यापि दैवाक्रगवदीयसंगे जाते सेवायां प्रवृत्तिर्भवति । तेन के चित्रप्रकारेणानिवार्यप्रतिवन्धे जाते स भगवत्कृत इति ज्ञातव्यम् । तेनाग्रे फलाभावश्च तेनान्यकृतापि सेवा प्रतिवन्धात् पूर्व कृता सापि व्यर्था । तस्यासुरत्वनिर्धारश्च । तः तज्जनितशोकाभावाय ज्ञानमार्गेण सर्वं तत्त्वं बुद्धा स्थितिः विवेकः साधनम् । यद्यप्यासु प्रसंगोत्र न वक्तव्यः, तथापि कश्चिदेवं भगवदीयेष्विपि इश्येत चेत्तदा तथा भावनीयम्, न स्वीयस्य भगवानेवं करोतीति प्रभौ दोषारोपः कर्तव्य इति ज्ञापियतुं तदुक्तिरिति ज्ञायते ॥श्व

सविद्योल्पो घातकः स्याद् बलादेतौ सदा मतौ। द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥ न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्।

सविद्योल्प इत्यस्य विवरणे सविद्यत्वाद्लपत्वादिति । साधारणभो सविद्यो विश्वसहितः । तादशोप्यल्पः, स्वरूपतः फलतश्च । सोपि न त्यज्यते चेत्रः यातकः सेवाप्रतिवन्धकः स्यात् । अतः सर्वथा त्याज्यत्वाद्वलादाग्रहादिष एतं साधारणभोगप्रतिवन्धकः स्यात् । अतः सर्वथा त्याज्यत्वाद्वलादाग्रहादिष एतं साधारणभोगप्रतिवन्धको नतौ, त्याज्याविति शेषः । तदुक्तं विवरणे सदा प्रतिवन्धकाविति । द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिवन्धः । तत्र ज्ञानमागेष् स्थात्व्यमिति चिन्तानिवृत्तिसाधनं पूर्वभुक्तम् । तदसंभवे साधनान्तरमाहुः द्वितीयं सर्वथिति श्लोकार्धेन । तदाभासो ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताभावार्थमाहिति तत्प्रतीकोग्ने द्वितीय इति । विवरणमाद्यफलाभाव इत्यादि भवतीत्यन्तम् आद्यफलं जीवस्य दैवत्वं, तदभावे भगवतो दातृता नास्ति, तदा आधि दैविकी फलसम्बन्धिनी सेवापि नेत्यर्थादुक्तं भवति । तत्सर्वं द्वितीयप्रतिवन्धे ज्ञात्वा सर्वधोक्तफलविपयिणी चिन्ता त्याज्या । तत्र साधारणो हेतुः । संसारनिश्चयादिति । 'तानहं द्विषतः कूरान् संसारेषु नराधमान् ' इति भगवदुक्तसंसारस्य निश्चय दन्यथा न भवतीति सर्वधेत्युक्तम् । न त्वाच्य इति । आच्ये पूर्वोक्तसाधारणप्रतिवन्दान्ता भगवतो नास्तीति न, किन्तु वर्तते, अतः तन्निवृत्तये चिन्ता कर्तव्या, न द्वितीय इव सर्वथा त्याज्येति भावः । एवमाद्यद्वितीययोर्व्यवस्थामुक्त्वा तृतीयः साधारण

भोगकृतः प्रतिबन्धस्तत्र कर्तव्यमाहुः । तृतीये बाधकं गृहमिति । अलैकिकभोगेन साधारणभोगपरित्याग आनुषंगिकः पूर्वमुक्तः । अन्यथा अलैकिकभोगो न स्यात् । उभयो रेकाधिकरणत्वाभावात् । यदि साधारणभोगं त्यक्तं न शकुयात् तदा सेवाप्रतिबन्धकत्वेन तन्मूलभूतं गृहं त्यजेदित्याशयेन तिद्विवरणं भोगाभावस्तदेत्यादि ।

ननु त्यागतः प्रतिबन्धनिवृत्तिमात्रेण सेवाया असम्भवे तद्धिकारिणां कथं तत्फलप्राप्तिः । तदभावे च द्वितीयतुल्यता स्यात् । जीवस्य दैवत्वमिष व्यर्थं भवेत् । तस्मादत्र
त्यागोक्तितात्पर्यं किमिति न बुध्यत इति चेत्, इदमाभाति । सेवाधिकारिणां मध्ये येषां
गृहमनुकूलम्, तेषामन्यतः प्रतिबन्धः साधारणः, तेन तन्निवृत्तिः कर्तुं शक्या। ततः सेवया
तत्फलप्राप्तिः । भोगश्च तेषामप्रतिबन्धहेतुरलौकिकत्वादिति पूर्वमुक्तम् । येषां पुनः
गृहमेव प्रतिबन्धकम्, तेषां तत्परित्यागादेव लौकिकभोगनिवृत्तिः । त्यागोपि सद्यासिनर्णयोक्तप्रकारेण भक्तिमार्गीयो ज्ञेयः, न तु कर्ममार्गीयो ज्ञानमार्गीयो वा । एवं सित तत्फलप्राप्तिरम्ने तेषामपीतिमनने तु नोक्तविरोधः शंकनीयः ॥ ५॥ ॥

अग्रिमश्लोकद्वयस्य विवरणाभावादेवं योजना ।

अवर्ययं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोश्रमः ॥ ६॥ तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत् । गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः ॥ ७॥ कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः ॥ ७॥॥

इयमुक्तरीतिः । अवद्या खतो भावियतुमशक्यापि मदुक्तत्वात् सदा भाव्या । अवद्यं भाव्येति वा । यत्र यथा दृश्येत तत्र तथा भाव्येत्यर्थः । ततः किमि-यत आहुः सर्विमिति । उक्तरीतितोन्यत् सर्वं मनोभ्रम इति ज्ञायत इत्यर्थः । सर्वैः कथमेवं नांगीक्रियत इत्याशंक्याहुः तदीयेरिति । अमसंबन्धिभरामुरैस्तत् कार्यं कर्तव्यमित्यर्थः । भक्तिमागीयेस्तु मदुक्तिभावनायां विलम्बो न कर्तव्य इत्याहुः पुष्टो नैवेति । कदाचिदामुरस्यापि सेवाप्रतिबन्धे जातेपि भगवद्धणश्रवणादिना प्रेमलक्षणं पुलकादि दृश्यते तत्र किं भावनीयमित्यत आहुः गुणक्ष्तोभेपीति । क्षोभोश्रपुलकादिः, स तु गुणवस्तुस्वभावादामुरस्यापि भवतीति गुणमाहात्म्यमेव । अत एतत्पर्वोक्तमेव तत्रापि दृष्टव्यं भावनीयमित्यर्थः । उक्तविश्वासार्थमाहुः मे मितिरिति । मितिः सम्मितः । भ्रमस्वरूपमाहुः कुसृष्टिरिति ॥ ७॥ ॥

यथामित कृता सेनाफलोक्तिविवृतौ मया । टिप्पणी पर्वणीवेन्दुः प्रकाशयतु सर्वतः ॥ १॥ यदत्रानुचितं किञ्चदलेखि मितमान्चतः । क्षम्यतां तत्प्रहस्यायैः शिशौ धौर्तमिवेप्सितम् २

इतिश्रीदेवकीनन्दनकृता सेवाफलोक्तिविवृतिटिप्पणी समाप्ता ॥

# सेवाफलम्।

## श्रीहरिरायकृतसेवाफलोक्तिविवृतिसमेतम् ।

श्रीकृष्णं कुठदैवतं तदनु च श्रीवस्त्रभाख्यान् निजान् । आचार्यानथ विष्ठलेश्वरमहं नत्वा प्रभुं सर्वथा ॥ श्रीगोविन्दमतीवभावविवशं तातं खमर्यादया । ख्यातं मत्फलजातहेतुमधुना किञ्चिद्वदाम्यक्षमः ॥ १ ॥

अथ श्रीमदाचार्याः स्त्रीयानां बहुलग्रन्यावलोकनप्रयासमसहमानाः संक्षेपेणैव स्वमा-र्गीयसेवाफलप्रतिबन्धसाधनानि निरूपयन्तः प्रथमं फलं निरूपयन्ति याददी सेवनेति ।

### यादशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धौ फलमुच्यते।

यादशी यादक्ष्प्रकारिका स्वतः पुरुषार्थत्वेन कालापरिच्छेदेनावश्यकर्तच्यत्वेना-करणे प्रत्यवायजनकत्वज्ञानेनं क्रियमाणस्वसाधनभूततनुवित्तयुतसेवाद्वययुतमानससेवना भा-वरूपा सदानन्दसेवा मया प्रकर्षेण मुख्यतया फलरूपतया चोक्ता निरूपिता सिद्धान्त-मुक्तावल्यां 'चेतस्तत्त्रवणं सेवे'ति । तस्याः सिद्धौ यावजीवनिर्वाहेण प्रपञ्चविस्मृतियु-ततदासत्तया व्यसनरूपत्वसिद्धौ यहफलं तदुत्पाद्यं फलत्वेनाभिमतम्, निरूप्यत इत्यर्थः । ननु सेवायाः सर्वत्र ग्रन्थेषु फलरूपत्वोक्तेस्तत्फलोक्तिरनुपपन्नत्याशं-क्याहुर्विवरणे सेवायां फलन्नयमिति । सेवायामेव कियमाणायामेतत्रयं भवतीति । तदुत्तरमपि सेवासत्त्वेन तन्मध्यपतितया न तस्याः स्वतःपुरुवार्थत्वहानिरित्यर्थः । अत् एव सेवायामित्यत्र पष्टीमनाद्य सप्तमी विभक्तिरुक्ता । तश्यमेवाहुः अलौकिसामर्थ्य सायुज्यं सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठादिष्वित । तत्रालौकिकसामर्थ्यं हि भगवतः कोटिसूर्यामिरूपस्यात्यन्तिकफलदित्सायां सर्वलीलाविशिष्टस्य प्रभोहिद्यप्रवेशे तदनुभव-सामर्थ्यम् । तच न शरीरान्तरे सम्भवतीति तादशसामर्थ्यवच्छरीरप्राप्तिर्मृग्या । सा च प्रसुणैवापारकरुणेनैव सम्पाद्यत इति प्रभुसंपादितालैकिकशरीरिनष्टस्वरूपानुभवक्षमसामर्थ्य-मेव प्रमाणाननुरोधिप्रमेयसाध्यं मुख्यं फलमित्यर्थः । अत एवोक्तं प्रमुभिः श्रीयमुनां प्रति प्रार्थयद्भि भेमास्तु तव सन्निधौ तनु नवत्व'मिति । नवत्वं च तादक् सामर्थ्यमेव । अत एव तनुनवत्वमेवोक्तं न तु नवतनुत्वमिति । तथा च यथा व्रजरत्वानां सर्वदा ठीठासुखमनु- भवतामन्ते तादक् सामर्थ्यमेव सम्पादितं येन खदत्तखरूपानुभवो निष्प्रत्यूहं भवति नान्यावस्था । तथान्यत्रापि तदनुग्रहतः परमानुरागेण तथा फलदित्सायां पूर्वदेहं स्ववियोगायिना शुद्धं विधाय तस्यैवालौकिकत्वं सम्पाद्य तत्र तादक् सामर्थ्यं प्रकटयती-स्यलौकिकसामर्थ्यमेव मुख्यं फलमितिभावः ।

प्रमाणानुरोधिप्रमेयसाध्यं मध्यमं फलमाहुः सायुज्यमिति । सह युनक्तीति सयुक् तस्य भावस्तत्त्वम् । भगवता सह सततस्थितिरेव सार्वदिकसंयोगरसानुभव इति यावत् । तथा च लक्ष्मीवदन्तर्गृहगोपिकावद्वा भक्तिमार्गीयेण प्रकारेण युगपदिखलपुण्य-पापक्षयद्वारा पाञ्चभौतिकदेहं निवर्लालौकिकं दत्वा खस्मिन्नेव स्थितिं विधाय ततो निष्कास्य खलीलानुभवः प्रभुकारितो मध्यमं फलमिति भावः ' मध्यमत्वं चास्य विप्रयोगरसानुभवमपेक्ष्य तदुत्कर्षस्य सहदयानुभवसाक्षिकत्वात् ।

उभयसाधारणमधिकाररूपं तृतीयं फलमाहुः सेवोषगोगिदेहो वैकुण्ठा-दिदिवति । सेवायां कियमाणायामेवानुग्रहिवशेषाभावात् साद्वात् सेवानुपयोगे अन्यैः तादृशसाक्षाद्रसानुभवकर्तृभिः कियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः, तद्दत्पक्ष्या दि-शरीरप्राप्तिस्तृतीयं फलमित्यर्थः । तस्य चान्तररमणानुकूलत्वात् फलत्वप्, विहः साक्षात् सम्बन्धाभावाद्धिकाररूपत्वमित्यर्थः । अत एव 'प्रायो बताम्बे'त्यत्र मुनीनां पक्ष्यादिश-रीरप्राप्त्या स्वाधिकारानुसारेण सेवा तद्रसानुभवयोग्यता चेति निरूपितम् ।

एवं फलत्रयं निरूप्य आद्यफलस्य दुर्लभत्वं निरूपयन्तः फलत्रैविध्ये हेतुं च समर्थयन्तो दानमात्रसाध्यत्वं प्रथमफलस्य निरूपयन्ति अलोकिकस्येति ।

## अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

अलोकिकस्य खिवरहानुभवक्षमसामर्थ्यस दाने भगवता खाग्रहेण दुःखानु-भवरूपतया तदनिच्छायामि तथा सम्पादने, चकारात् तद्देहेन्द्रियादिषु खस्कूपस्थापने सित आद्यः प्रथमफलविषयकः संस्काररूपसमर्पणसमयिकयमाणो मनोरथस्ताप-क्रेशानन्दप्राप्तिरूपः सिध्येदिलर्थः । हीति युक्तोयमर्थः । यतो लीलास्थितेष्विप केषािच्यदेव रासमण्डलमण्डनायमानानां तद्दानम् । अत एवान्तर्ग्रहगतानां प्रतिवन्ध इत्यतः केवलप्रभुदानैकसाध्यत्विमिति भावः ॥ १ ॥

अतः परं सायुष्यसेवोपयोगिदेहाप्तिरूपयोः फलतद्धिकाररूपमध्यमावान्तरफलयोः पूर्वफलवद्गियतत्वाभावात् कदाचित् कालसाध्यत्वं ज्ञानादीनामिवाशंक्येत तदभावार्थमाहुः फलं वा ह्यधिकारोचेति ।

फलं वा द्यंधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

फलं सायुज्यम् । अधिकारः सेवोपयोगिदेहाप्तिः । अत्रैतदुभयोः फलयोः

कालो न नियामकः सत्यादिरूपः फलदः कलिरूपः प्रतिवन्धको वा नेत्यर्थः । एतेन कालानियम्यत्वेनैतत्फलस्य नित्यत्वमपि स्चितम् । अत एव कपिलदेवैरपि 'नो निमिषो लेढि हेतिरि'ति निरूपितम् । अत्र वाशन्दद्वयमधिकारस्यापि फलरूपतया तत्समकक्षत्व-बोधनाय ।

एवं सोपपत्तिकं फलत्रयं विविच्य प्रतिबन्धकत्रयं विवेचयितुं निरूपयन्ति उद्येग इत्यादि ।

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यासु वाधकम् ॥ २॥ मूले बाधकमित्येकवचनेन मिलितानामेव बाधकतेत्याशंक्याहुः विवरणे सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमिति । उद्वेगो नाम मनसः सेवायां कियमाणायामुत्कृष्टो वेगः सर्वथा तत्रास्थिरता बाहिर्मुख्यमिति यावत् । स च सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्पादकत्या प्रतिबन्धकः । तस्मिन् सति कियमाणसेवायाः केवलकायिकीत्वान्मानसीत्वाभावेन प्रतिबन्धेनानाधिदैविकीत्वात् । एवमुद्देगं निरूप्य प्रतिबन्धमोगौ निरूपयन्तः अथमं प्रतिबन्धस्यानिवार्यत्वेन पाठकममनपेक्ष्यार्थक्रमेण भोगं निरूपयन्ति भोगो ब्रिविध इति । मोगे द्वैविष्यं लौकिकालौकिकभेदेनेति तदाहुः लौकिकोडलौकिकश्चेति । तत्र लौकिको लौकिकपदार्थानां भगवत्सम्बन्धरहितानां स्वत आसत्त्या भोगः। अलौकिकस्तु प्रभुसम्बन्धी । स हु प्रतिबन्धक एव न भवति । तस्यै फलानां मुख्यमध्यमसाधारणानां मध्ये प्रथमफलेऽलौकिकसामर्थ्येन प्रभुखक्षपानुभवक्षपरसमोगे प्रवेशात् । यतः सर्वेन्द्रिः यैस्तत्सम्बन्धिपदार्थेष्वनुभूयमानेषु तत्र तत्र स्थितो रसात्मा प्रभुरेवानुभूयत इति भावः । एवं भोगं निरूप्य प्रतिवन्धं निरूपयन्ति प्रतिबन्धोपीति । साधारणः सर्वसाधारणः, सेवायां लौकिकवैदिककार्यान्तरच्यासक्तिः । भगवत्कृतप्रतिबन्धस्यासुरमात्रविषयत्वेना-साधारणत्वादनिवर्द्यत्वेनावक्तव्यत्वाच त्रय एव बाधका उद्वेगलौकिकंभोगसाधारणप्र-तिबन्धा इत्यर्थः । नतु कथमेतेषां सिद्धानां त्याग इत्याशंक्याहुः ऋयाणामिति । उद्देग-लौिकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धकानां त्रयाणां साधनं तजननहेतुमृतं तस्य परित्यागः कर्तव्यः, हेतूच्छेदे पुरुषव्यापारात् । सिद्धस्य खरूपलाँभे त्यागानहत्वात् । नहि स्वसामग्रीसम्पादितं सुखदुःखादि किञ्चिदपि स्वयत्नशतेनापि त्यक्तं शक्यते । ननु साधा-रणप्रतिबन्धे सेवायां ठौकिकवैदिककार्यापत्तिरूपे साधनस्य ठोकवेदसिद्धतयाऽशक्यत्या-गस्वात् कथं तत्त्याग इत्याशंक्य तदुपायमाहुः तत्राद्य इति । तत्र साधारणभगवत्कृत-प्रतिबन्धयोराचः साधारणः बुद्ध्या उपायचातुर्येण त्याज्य इत्यर्थः । बुद्धिस्तु सेवायां प्रतिबन्धत्वेन यदापतित ठौकिकं वैदिकं तस्य पूर्वमेव सेवानवसरसमयमवेक्ष्य निर्धारो विधेयो यथा न सेवां प्रतिबक्षाति । तथा च पुत्रविवाहादेस्तथैव लग्नादि विधारणीयम्

फलेबु प्रथमफले अलौकिकसामथ्यें तत्प्रवेशस्य वक्तव्यत्वात् प्रवेशश्वालौकिकसामध्येन प्रभुखरूपानु-भवस्य रसभोगरूपत्वादिति पाठान्तरम् । २ लाभेनेति तृतीयान्तः पाठः ।

यथा न सेवाप्रतिबन्धः । परोपकारादेस्तु धर्मस्य गौणधर्मत्वज्ञानेन त्यागः । कालान्तरे वा करणम् । एवमन्यत्रापि सर्वत्र हरिचरणरितप्रतिबन्धविभञ्जनी बुद्धिरतुसन्धेया। यद्वा। कदाचिदावत्रयकलौकिकवैदिककार्यापाते तत्प्रयत्नसम्भवेन त्यागः कथ्रं शक्यत इत्यत आहुः बुद्ध्येति । शरीरादिना तत्कार्यकरणेपि तत्र बुद्धिन स्थाप्येत्यर्थः ॥ २॥

एवं साधारणप्रतिबन्धं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिबन्धं निरूपयन्ति ।

# अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिर्ने हि।

अकर्तव्यमिति मूले। विवृत्तौ भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्ध इति। भगवतः सर्वसमर्थस्यापि स्वतन्त्रेच्छतया यस्मिन्न किञ्चिदपि कृतिविषयः सर्वेथा सर्वप्रकारेण प्रार्थना-यामपि तदा गति निस्तारो न सर्वथा फलाभाव इत्यर्थः । हीति युक्तोयमर्थः। सर्वमार्गफलदातुः प्रभोः प्रातिकूल्ये केनापि मार्गेण फलासिद्धेः । अत्रायमाशयः । भक्तिमार्गे विशिष्टेच्छायाः कारणत्वात्र सामान्येच्छारूपमूलेच्छया मर्यादया वा फलसिद्धिः प्रतिवन्धो वा । किन्तु स्वयमंगीकृत्य यस्मिन् जीवे प्रभुर्यदा यथेच्छति, तदा तत्र तथा करोतीति वस्तुस्थितिः। तथा च भक्तिमार्गे प्रवृत्तस्य निरन्तरं सेवां कुर्वतीपि कदाचिदुःसंगादिनाऽतिपक्षपातिप्रभु-प्रियप्रद्वेषेण तद्रोहे प्रभोरतिकोधेन प्रार्थनयापि क्षमासम्भावनारहितेन तस्मिन् प्रभुः फलप्र-तिबन्धं करोतीति स भगवत्कृतप्रतिबन्धः। तस्मिन् सित सर्वथा सर्वमार्गफलामाव इत्यर्थः। ननु भगवत्कृतप्रतिबन्धेप्यन्येषां फलदावृणां सेवया फलान्तरं भविष्यतीत्याशंक्याहुः तदान्यसेवेति । यदा 'फलमत उपपत्ते'रिति न्यायेन सर्वत्र फलदातुः प्रभोः प्रातिकूल्यं तदान्येषामपि तदधीनानां फलदातृत्वाभावात् तत्सेवापि फलासाधकत्वाद् व्यर्थेत्यर्थः। ननु सर्वथा फलाभाव आसुरेष्वेवेति कथं दैवस्य भगवत्कृतप्रतिबन्धे तथात्वमित्याहुः तदा-सुरोधिमिति । जीवानां हि सृष्ट्यादाविष 'निबन्धायासुरी मते'ति वाक्येन भगवत्कृतप्रति-बन्धादेवासुरत्वम् । यच यदा प्रभुः कर्तुमिच्छति तदैव भवतीति तदा तस्मिन्नेव सम-येऽयं यस्मिन्नेवंप्रतिबन्धः स जीव आसुरः सेवादिना दैवत्वेन प्रतीतोपि आसुर एवेति निर्धारो निश्चय इत्यर्थः । एतेनैतत्प्रतिबन्धस्वरूपनिद्धिः सर्वथा दुःसंगादिषु सावधानैः स्थेयमित्युक्तं भवति ।

ननु तादशस्य पश्चात्तापे शोकोत्पत्त्या पूर्व भक्तिमार्गीय इति तदभावार्थं तत्त्वनि-

र्धारोपायमूतं विवेकरूपं साधनमाहुः यथा वेति ।

### यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम्॥३॥

वाशब्दोनादरे । येनैव प्रकारेण । नात्राग्रहः । एतत्तत्त्वनिर्धारस्य शोकाभावमा-त्रार्थत्वान्नौपनिषज्ज्ञानमपेक्षितम्, किन्तु यथाकथित्रत् सांख्ययोगेनान्येन वा भाषाप्रबन्धा-दिनोपायेन तत्त्वनिर्धारं विधाय शोकाभावार्थं विवेकः सम्पादनीय इत्यर्थः । विवेकस्तु ममैतदेव प्रभुणा कृतं सर्वं ब्रह्मात्मकं कोहं किञ्च साधनं किं फलं को दाता को मोक्तेत्यादिरूपः । तमेव च तत्त्वनिर्धारोपायं विवृतौ विश्वदयन्ति ज्ञानमार्गेणेहि ज्ञानमार्गेण ज्ञानसाधनोपायेन स्थातव्यमित्यर्थः । किञ्च ज्ञानस्थित्यापि न तन्मार्थं मुक्तिः, किन्तु शोकाभाव एवेत्याशयेनाहुः शोकाभावायेति ॥ ३॥

अतः परं यदर्थमेषां निरूपणं वाधकानां तत्प्रयोजनमाहुः वाधकानामिति।

### बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। निष्पत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विश्वते सदा॥ ४॥

बाधकानामुद्रेगमोगप्रतिवन्धानां परिलागः परितस्त्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । भोग वाधकत्वेन त्याज्यत्वमुक्त्वाऽठाँकिके तदमावमाहुः भोगपीति । भोगप्येकमठौकि भोगरूपं फलप्रविष्टतया तथा तेनैव प्रकारेण, परं प्रतिवन्धयोः परं भगवत्कृतप्रा वन्धलक्षणमशक्यत्यागत्वेन विहाय तथेत्यर्थः । ननु भोगयोरि तुल्यतामाशंक्य तस्मिन्नत्व किके वैलक्षण्यमाहुः निष्प्रत्यूहमिति । अलौकिकसामर्थ्यक्रपे प्रथमफले भगवत्त्वक्षण्यमाहुः निष्प्रत्यूहमिति । अलौकिकसामर्थ्यक्रपे प्रथमफले भगवत्त्वक्षण्यमित्यर्थः नन्दानुभवक्षपे भोगे क्रियमाणे प्रत्यूहोन्तरायः केनापि कालादिनापि न कर्तु शक्य इति निष्प्रत्यूहं स एव सिष्यति । लौकिके तु सर्वथा तदभाव इति महद्वैलक्षण्यमित्यर्थः अत एवोक्तं प्रभुमिः सन्यासनिर्णये 'हरिरत्र न शकोति कर्तुं वाधां कुतोपर' इति किञ्च महानिति । स्वक्षपतः फलतः साधनतश्च महान् । विषयानन्दश्वानन्दापेक्ष भजनानन्दस्य महत्वादित्यर्थः । अत एव फलेष्विप प्रथमफल एवालौकिकसामर्थ्यक्ष प्रविश्वते प्रविश्वतीत्यर्थः । किञ्च सदेति । त्रैकालिकावाधविषयत्वादित्यर्थः ॥ प्रवर्षेण प्रविश्वते प्रविश्वतीत्यर्थः । किञ्च सदेति । त्रैकालिकावाधविषयत्वादित्यर्थः ॥

एवमठौकिकमोगे वैठक्षण्यं निरूप्य ठौकिकमोगसाधारणप्रतिबन्धावेकीकृत्य तर् र्मनिरूपणपुरःसरं वैठक्षण्यं निरूपयन्ति सविझोल्पो घातकः स्यादिति ।

### सविघोल्पो घातकः स्याद्धलादेतौ सदा मतौ।

ठौकिको हि भोगः सविद्यो विद्यसहितः, कर्मकालादिभिस्तत्र विद्यसम्भवात् अल्पश्च । स्वरूपतः फलतः साधनतश्च परिच्छिन्नत्वादित्यर्थः । साधारणप्रतिबन्धो चित्तकः । सेवाकालोपरोधकतया तद्वातकः । एतौ भोगसाधारणप्रतिबन्धौ सविद्यत्वात् विधातकत्वादिभिधमैंहेंतुभूतैस्त्यागमप्यईत इत्याशयेनाहुविंवृतौ ननु कथमित्यारम्य घातकः स्यादित्यन्तम् । सविद्यत्वाद्वपत्वाद्वोगः प्रतिबन्धश्च घातकत्वाच त्याज्य इत्यर्थः ।

एवं छौकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धयोस्त्यागहेतुभूतं धर्ममुक्त्वा भगवत्कृतप्रतिबन् त्यागासम्भवेन ज्ञानमार्गक्षित्यानधिकारिणो मन्दमतेः फलचिन्तया शोको भवतीि तदभावाय चिन्ता न कर्तव्येत्याहुः द्वितीय इति ।

#### ब्रितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

द्वितीये भगवत्कृतप्रतिबन्धे सर्वथा सर्वप्रकारेणान्यतोषि फलसम्बन्धाभावाचिन्ता फलविषयिणी त्याज्येत्यर्थः । तत्र हेतुमाहुः संसारनिश्चयादिति । संसारोऽहन्ता-ममतात्मा सर्वानर्थमूलं प्रवाहपथफलरूपः, तस्य निश्चयाद्वगवत्कृतप्रतिबन्धे संसार एव, न फलान्तरमितिनिश्चयादित्यर्थः ॥ ५ ॥

प्रतिबन्धविचारमितविचार्यत्वेन विधायोद्देगरूपप्रथमप्रतिबन्धेन फलाभावे भगवतो दातृत्वाभावं हेतुत्वेन निरूपयन्ति नन्धान्यइति मूले विवृतावान्यफलेति ।

### नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

आद्येन प्रतिबन्धेन फलाभाव इत्यर्थः । निन्वित विरोधोक्तौ । आद्ये उद्देगरूपप्रतिबन्धे भगवतः सर्वसमर्थस्याप्यन्तःकरणैकसम्बन्धितया तिद्वक्षेपरूपोद्देगे कियमाणे सेवाया
अमानसीत्वेन भगवत्सम्बन्धाभावादनाधिदैविकीत्वे तत्प्रयुक्तः प्रभोः फलदानृत्वाभाव
इत्यर्थः । अन्यया सर्वदोषनिवारकस्य फलदानृत्वाभावो न घटेत । एतदेव विवृतौ विशदयन्ति
तदा संवेत्यादि । एवसुद्देगबाधकमुक्त्वा भोगबाधकं विवृण्वन्ति तृतीय इति ।
तृतीये लौकिकभोगे गृहमेव बाधकमित्यर्थः । अत्रायमाश्यः । भोगो हि सर्वया बाधकः,
भगवद्देमुख्यसम्पादकत्वादिन्द्रियादीनां वैफल्यापादकत्वाच । स च यावद्दृहिस्थितिः,
यक्षेनापि निवर्त्यमानो न निवर्तते । गृहस्य सर्वथा बाधकत्वात्तत्र स्थितावंशतोपि
भोगसम्भवाद्दृहपित्यागः । कृष्णार्थप्रयोगेण तदासिक्तपित्यागो वा भोगाभावाय
विधेय इत्यर्थः । एतदेव च विवृतौ विवृतं भोगाभावस्तदेव सिष्यिति यदा
गृहपरित्याग इति । अत एवास्मदाचार्यैर्निबन्धे निक्तिपतं भगवद्वचोनुवादक्तपेण 'गृहं
सर्वीत्मना त्याज्यं तचेत्त्यक्तुं न शक्यते । कृष्णार्थं तत्प्रयुद्धीत कृष्णः संसारमोचक' इति ।

एवं फलत्रयं प्रतिबन्धत्रयं च निरूप्य निजान् प्रस्रेतद्विचारमेवाहर्निशं कर्तव्यत्वेन

वक्तुमुपसंहरन्ति अवइयेयमिति ।

### अवश्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥

इयं फलत्रयी प्रतिबन्धत्रयी चावश्या, न खशक्या। भक्तिमार्गे फलप्रतिबन्धप्राप्ति-निवृत्त्योः केवलभगवद्धीनत्वात्। तथापि सदा निरन्तरं भाव्या कर्तव्यत्वेन विचारणीया, विचारे हि भावनायाः साधनत्वात् कदाचित् फलसिद्धिः, प्रतिबन्धतश्च सावधानतया स्थिति-सिद्धिरित्यर्थः। ननु फलान्तरं प्रतिबन्धान्तरं वा भक्तिमार्गे किश्चिद्धविष्यतीत्याशंक्याहुः सर्व-मन्यदिति। एतत्फलत्रयं प्रतिबन्धत्रयं चापहायान्यत्सर्वे फलप्रतिबन्धादिकत्पनं मनो-भ्रमः खान्तर्भान्तिरित्यर्थः। अत्रेदमुक्तं भवति। भक्तिमार्गे सेवाया उत्तममध्यमसाधारणाधि-कारक्रमेण एतत्फलत्रयमेव, न मोक्षादिः। प्रतिबन्धकं चोद्धेगादिकमेव, न पापादिकमिति। 'स्वपादमूरुं भजत' इति वाक्यात् । तथा चैतत्फलविहिताशैरेतत्प्रतिवन्धसावधानैरन्यतो निश्चिन्तैः सर्वैः सर्वैव विधेयेति भावः ॥ ६॥

नन्वेतत्फलप्रतिबन्धकादिनिरूपणं तदाश्रितान्प्रति घटते तदीयदेहादेरामत्वात्, तदीयानां तु देहेन्द्रियादेः साक्षात्पुरुपोत्तमसमर्पितत्वेन फलरूपप्रभुसम्बन्धात् प्राप्तफल-तया तान्प्रति फलप्रतिबन्धनिरूपणं व्यर्थमित्याशंक्य आहुः तदीयैरपीति ।

#### <mark>तदीयैरपि तत् कार्धे पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।</mark>

तदीयैः कृतात्मसमर्पणैरपि तत्फलप्रतिवन्धकादिभावनं कार्यमवरयकर्तव्यम् । पुष्टिमर्यादायामंगीकारेण फलविलम्बाद्भजनं कारियत्वेव फलदानात् । अविलम्बस्तु केवलः पुष्टावेवेत्याहुः पुष्टौ नेव विलम्बयेदिति । पुष्टौ केवलपुष्टौ मर्यादाऽभावेन साक्षा-दंगीकारान्न विलम्बः । साम्प्रतं तु पुष्टिमर्यादायामेवाधुनिकानामंगीकाराद्भजनसिद्धिविलम्बस्त् वेत तावत्पर्यन्तं प्रोपितभर्तृका इव फलप्रतिवन्धभावनं सर्वदा कार्यमित्यर्थः ।

एतदेव निमित्तमन्यत्राप्यतिदिशन्ति गुणक्षो भेपीति ।

#### गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

तदीयानां गुणक्षोभोपि विलम्बादेव निमित्ताद् देशान्तरस्थपतिकाया इव भवति । तत्राप्येतदेव फलप्रतिबन्धकादिभावनं साधनत्वेन द्रष्टव्यम् । एतद्विचारेण चित्तस्य प्रभु-परतया गुणक्षोभोपि न भविष्यतीत्यर्थः । नतु गुणक्षोभनिवर्तकानि साधनान्तराणि भविष्य-न्तीत्याशंक्याहुः मे मितिरिति । विचारे कियमाणेऽस्मन्मतेरत्रैव पर्यवसानान्नान्यत्साधन-मित्यर्थः ॥ ७ ॥

नन्त्रत्र काचित् कुसृष्टिरूत्पद्यते, तदीयत्वे नियमेन फलसम्भवात् , तदवैयर्थ्यापति-भिया प्रतिबन्धासम्भवाच, तदीयत्वे ह्युभयाभावादेवं न निरूपणमुचितमित्याशंक्याहुः कुसृष्टिरिति ।

#### कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ आ॥

अत्रास्मिन्नर्थे वाशब्दोवधारणार्थः । अत्रैव या कुस्ट्रष्टिरुत्पद्यते सा सर्वथा दोषा-भावाद्भम एवेत्यर्थः । अनुपपत्तिपरिहारस्तु पुरैव प्रभोः स्वतन्त्रेच्छत्वनिरूपणेन कृत इति तत एव विभावनीयमिति दिक् ॥ ७॥ ॥

#### इतिश्रीवल्लभाचार्यचरणाञ्जदासानुदासश्रीहरिरायविरचिता सेवाफलविवृतिटिप्पणी सम्पूर्णा ॥

## सेवाफलम्।

### श्रीवलभविरचितटीकासमेतम्।

यादशी सेवना प्रोक्ता तित्सद्धौ फलमुच्यते । अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

यादशी यस्त्रकारिका 'चेतस्तस्त्रवण'मित्यारभ्य 'कृष्णमेव विचिन्तये'दित्यन्तेनोक्ता। तित्सद्धाविति। तस्याः सेवायाः मानसीत्वरूपफठावश्चासिद्धौ फल्युच्यते
फठं निरूप्यत इत्यर्थः। कुत्रेत्याकांक्षायामाहुः टीकायां सेवायामिति। फल्रत्रयमिति।
फलतावच्छेदकत्रयमित्यर्थः। यथा स्वर्गस्य फलत्वं तदवच्छेदकं चामृतपानादिकं तथा मानससेवायाः फलत्वं तदवच्छेदकं चेदं फलत्रयम्। सेवायां फल्रत्रयमित्यनेन पूर्वार्धार्थ
उक्तः। उत्तरार्धार्थमाहुः अलौकिकसामध्यमिति। मूलेऽलौकिकस्य
सामध्यस्य। अलौकिकसामध्ये सर्वाभोग्यसुधा। तस्या दाने। आद्य इति।
आद्यो मनोरथो 'भगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस्य चे'त्यादिभिक्तः पूर्वोक्तसुधाभोगक्तपः सिध्येत् पूर्णो भवतीत्यर्थः। अनेन श्रृंगाररसस्य पूर्वदलानुभव उक्तः। चकारादलौकिकसामध्येनैव तदुत्तरदलानुभवोपि भवति। स तु परितो गलनक्तपवर्णनेनाभिरमणात्मको क्रेयः। एतेन दीयमाना सुधा साधनं मुज्यमाना सुधैव तु फलमिति सूचितम्। वेणुगीते 'वर्णनायां मुखे समागच्छन्ती मुखमपि स्वभोगयोग्यं करोती'ति निरूपितम्।
'वर्णयन्त्योभिरेभिर' इत्युत्तरदलानुभवोपि सुधापूर्णेनैव निरूपितस्तत्सम्मितसूचनाय हिशब्दः॥ १॥

#### फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

फलं वा ह्यधिकारो वेलस्यार्थमाहुः सायुज्यमित्यादिना । मूले फलं वेति । सायुज्यस्य सोश्रुतइत्यादिश्रुतौ फल्रत्वेनैव प्रसिद्ध्या फल्पदं सायुज्यवाचकम् । तथा च द्वितीयं फलं सायुज्यमित्यर्थः । तृतीयं फलमाहुः अधिकार इति । एतदर्थमाहुः टीकायां सेवोपयोगिदेहो वेकुण्ठादिष्विति । अत्र आदिशब्देन श्रीमथुराश्रीवृन्दावनादिकं ग्राह्यम् । मूले न काल इति । अत्र सेवोपयोगिदेहे कालो न प्रेरकः । यथा लीलासृष्टिस्था आम्रवृक्षादयो न कालप्रेर्याः, किन्तु भगवदिच्छयैव पुष्यन्ति फलन्ति च, एवं जंगमा अपि सेवोपयोगिनो देहाः भगवदिच्छयैव अवयवादिसम्पत्तिं लभन्ते।

## उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यान्तु बाध्रकम् ॥ २॥

उद्वेग इति । श्लोकार्थमाहुः सेवायामिति । उद्वेग इति । मनसोन्यपरता उद्वेगः । कायस्यान्यपरता प्रतिबन्धः । इन्द्रियाणामन्यपरता भोगः । इदं त्रयं वाधकम् । तनुवित्तजसेवायां फलजननसामर्थ्यस्य भक्तिरहस्यभजनस्य वाधजनकं विसामग्रीहेतुः प्रतिबन्धकमिति मुलार्थः ॥ २ ॥

अकर्तव्यमिलारम्य विराते सदेलन्तसार्थमाहुर्विवरणे त्रयाणामिलारम्य विवेक इसन्तेन । त्रयाणामिति । उद्देगसाधारणप्रतिवन्धलौकिकभोगानामित्यर्थः । साधनेति । एतत्रयाणामेव वाधकत्वात् । ननु कथमेतत्रयस्यैव बाधकत्वं न तु पत्रा-नामित्यतो व्यवस्थामाहुः भोग इत्यादिना । लौकिक इति । अनिवेदितपदार्थानां समर्पणं विना विषयासत्त्योपभोगो ठौकिको भोगः । अस्टीकिक दितानामर्थानां भगवद्भोगार्थं विनियोगे जाते तद्दत्तप्रसादत्वेन स्वोपभोगकृतिरहौ-किको भोगः । तत्राद्य इति । आद्यो लोककृतः साधारणः । बुद्ध्या विभावनयेत्यर्थः । फलानां मध्ये इति । यस फलत्रयमपि भवति तस्य सेवो-पयोगिदेहरूपे प्रथमे फले प्रविश्वति सम्बद्धो भवतीत्यर्थः । एतद्भोगसैतत्फलसाधकत्वेन । तदुत्तरं च दासधर्मत्वेनैतत्करणादुत्तरं सम्बन्धः पूर्वोत्तरमपि फले व्याप्तो भवतीति मोपसर्गार्थः । अयं मूले सदेखव्ययार्थी निः प्रत्यूहमिति हेतुगर्भम् । यतोयमदृष्टादिकृतविद्याभावान्निः प्रत्यूहं सिध्यत्यतो नित्यर्थः । यद्यपि पाठकमेण सेवोपयोगिदेहस्य तृतीयफलत्वम्, तथाप्यनुक्रमानुरोधात् तस्य प्राथम्यमेव सिध्यति । किञ्जैतस्याधिकारत्वेन निरूपणादपि तथा । भगवत्कृतप्र-तिबन्ध श्रेदिति । श्रवणकीर्तनादिना हरिश्रे दृदये निविशते तदा पूजा सर्वदा निर्वहित । तस्या अभ्यासे तस्यां भक्तिरहस्यभजनरूपं सामर्थ्यं सिच्यति । कियमाणेपि श्रवणकीर्त-नादौ हरिश्चेन्न निविशेत तदाभ्यासो न भवति । तेन जाता तनोरन्यपरता या सू भगव-त्कृतप्रतिबन्धः । तदा भगवत्कृतप्रतिबन्धे अन्यसेवा महापुरुषादिसेवा व्यर्था निःफः लेत्यर्थः । अपिना भगवत्सेवापि तथिति ज्ञेयम् । क्रियमाणेपि श्रवणादौ चेन्न हरिनिवेश-स्तदेत्यर्थः । पूर्वमेव ज्ञानादिमार्गप्रवृत्तौ तु नासुरत्वमिति बोध्यम् । नन्वासुरत्वे श्रवणादौ प्रवृत्तिरेव कथमित्यत आहुः । जीव इति । स जीव आसुरस्तस्यान्तःकरणं तु दैवमतः प्रवृत्तिरिति भावः । नतु तर्हि किमासुरेण कर्तव्यमित्याकांक्षायामाहुः तदा ज्ञानमार्गे-णेति । अन्तःकरणस्य दैवत्वे इत्यर्थः । अन्तःकरणस्यासुरत्वे तु संसारनिश्चयाच्छोकामावं वक्ष्यन्तीति ज्ञेयम् । शोकाभावसाधककंसोपदिष्टज्ञानमार्गेणेत्यर्थः । विवेक इति । आद्यो बुद्धा त्याज्यः द्वितीये त्वासुरज्ञानमार्गेण स्थेयमिति द्वयोः प्रतिबन्धयोविवेकः इत्यर्थः । भगवत्कृतः श्रेदित्यारम्य विचेक इत्यन्तेनाकर्तव्यमित्यस्य विवरणं ज्ञेयम् । इत्य-श्रोक्तत्रयाणामेवात्र वाधकत्वम् । अठौकिकभोगस्य प्रथमे प्रवेशात्र वाधकत्वम् । भगव-त्कृतप्रतिबन्धेपि सामर्थ्यानुत्पाद एव न तु जातस्य बाधोतस्तस्यापि न बाधकत्वम् । प्रतिबन्धकत्वं तु भवत्येव । प्रतिबन्धो विसामग्रीतद्भेतुः, प्रतिबन्धक इत्यत्र विसामग्री-पदस्य सामग्रीताधात्यन्ताभावोभयवाचकत्वादिति बोध्यम् ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्ने हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३ ॥ बाधकानां परित्यागो भोगेष्येकं तथापरम् । निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४ ॥

मूले स्ठोकद्वययोजना । भगवतः सर्वथा सेवायां सामर्थ्यं अकर्तव्यं चेत् तदा गितः फलं न हि न भवतीत्यर्थः । ननु तदा तस्य किं साधनं शोकाभावायेत्यत आहुः यथा वेति । येनात्मतत्त्वनिर्धारो भवति तादशो विवेकः आत्मानात्मविवेकः शोकाभाव-साधनं मतमित्यर्थः । 'तस्माद्भद्वे स्वतनयान् मया व्यापादितानिष मानु शोचे'त्यत्र तस्य ज्ञानस्य शोकाभावहेतुत्वकथनान्मतिमत्युक्तम् । भोगेप्येकमिति । जात्मित्रप्रयेणैकवचनम् । अपरमिति । न परमपरम् , हीनम् , बाधकत्वात्त्याज्यमित्यर्थः । ननु कथं न द्वितीयो वाधकस्तत्राहुः निःपत्यूहमिति । निर्विधम् । हेतुगर्भमिदम् । यतो निर्विधं यथा भवति तथा सिध्यति, अदृष्टादेवीधकत्वाभावात् । अतो महान् । एतादशो भोगः प्रथमे फले सेवोपयोगिदेहे सदा विशते, पूर्वमुत्तरं च सम्बद्धं भवतीत्यर्थः । पाठकमं दृष्ट्वा अलौकिकसामर्थ्यं मन्वानस्य भ्रमनिरासाय टीकायां फलानां मध्य इत्युक्तम् । यस्य फलत्रयमिप भवति तस्य यत्प्रथमं फलं सेवोपयोगिदेह इत्यर्थः ॥ ३ ॥ ४ ॥

सविद्योलपो घातकः स्याद् बलादेतौ सदा मतौ। द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

सविष्ठ इत्यत्र टीकायां सविष्ठत्वादिति । अत्रापि सविष्ठपदं हेतुगर्भम् । तथाचायमर्थः । वातको ठौकिकभोगः, यतः सविष्ठः, अतोल्पः स्यादिति हेतोस्त्याज्य इति । एताविति । साधारणभगवत्कृतौ बलाद्धेतोः सदा प्रतिबन्धकौ मतौ । मनस इन्द्रियाणां चान्यपरतारूपावुद्धेगभोगौ सामर्थ्यवाधकौ । नन्वन्यपरतारूपाविमौ तु कारणस्यैव बाधकौ । तनुजसेवैवानभ्यस्ता अवत्यतो बलिष्ठत्वात् प्रतिबन्धनामकावेव जातावित्यर्थः । ज्ञानस्थित्यभाव इति । पूर्वोक्तासुरज्ञाने स्थित्यभावे । वितीय इतीति । द्वितीये भगवत्कृतप्रतिबन्धं जाते । मूले संसारिक्श्रयादिति । अत्र संसारपदं देहादिपरम्, तथा च 'विरोचनोक्तदेह एव महय्य' इत्यादिरूपनिश्रयादित्यर्थः ॥ ५॥

ननु सेवोपयोगिदेहस्य कथमधिकारत्वम्, अधिकारत्वे दा कथं फलत्वमित्यत आहुः

नन्वाच इति।

#### नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्। अवरुपेयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥ ६॥

निन्वित कोमलामञ्रणे । आद्ये सेवोपयोगिदेहरूपफले सित या भवति फल्र्य-दातृता सा सेवोपयोगिदेहरूपाद्यफलाभावे नास्तीत्याद्यफलस्याधिकाररूपतेत्यर्थः । तथा च यस्याद्यफलमेव फलं तं प्रत्याद्यस्य फल्र्त्वमेव । यस्य च पुनरग्रेपि सायुज्यादिफलं तं प्रति आद्यफलस्याधिकारत्वमेवेति भावः । एतेन फल्रत्रये तारतम्यमपि सूचितमिति बोध्यम् । टीकायां तदा सेवेति । आद्यफलाभावेत्यर्थः । मूले तृतीय इति । लैकिक-भोगरूपप्रतिवन्धके सित बाधकं गृहं सेवाप्रतिबन्धकं लैकिकभोगसञ्जकं भार्यादि त्याज्य-मिति शेषः। अवश्येयमिति । इयं प्रतिवन्धकत्रयी फल्रत्रयी च सदा निरन्तरं भाव्या विभावनीया । भावनया प्रतिवन्धककृतप्रतिबन्धनिवृत्तिभैविष्यतीति भावः । सर्विमिति । ज्ञानादीनां साधनत्वं तत्साध्यमोक्षस्यैव फल्रत्वमिति मनोभ्रममात्रम् ॥ ६ ॥

नतु 'तथा निवेदने चिन्ता त्याज्या श्रीपुरुषोत्तमे' इत्यनेनात्मनिवेदिनां प्रति-

वन्धकभयाभावात् किं निवर्तनेनेसत आहुः तदीयैरपीति ।

#### तदीयैरपि तत्कार्थं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

भगवदीयैरि पूर्वोक्तत्रयीद्वयविभावनेन प्रतिबन्धनिवर्तनं कार्यमेव । तत्र हेतुमाहुः पृष्टाविति। तथा सित पृष्टौ मर्यादांश्चरागे भगवान् विस्त्रम्बं न कुर्यादित्यर्थः । अन्यथा तु यद्यपि निवेदनपदार्थो न नश्यित तथाप्यस्त्रौकिकदेहप्राप्तौ विस्तम्बो भवत्येवेति। नतु गुणै-श्चित्तक्षोभे भावनाया असम्भवात् कथं तिन्नवृत्तिरित्यत आहुः गुणक्षोभेपीति। सोप्येतेनैव निवर्तिष्यत इति भावः। नतु गुणक्षोभनिवृत्त्यर्थं हंसावतारेण एकादशस्कन्धे प्रकारान्तरः मुक्तमित्यत आहुः इति मे मितिरिति। मन्मितिसिद्धोयं प्रकारः। तथाच मर्यादापृष्टिः भेदेन व्यवस्थेति भावो द्रष्टव्यः॥ ७॥

नतु स प्रकारो भगवदुक्तः, अयं च पौरुष इति कथं तुल्यवलत्विमत्यत आहुः कुस्रुष्टिरिति।

### कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पद्येत स वै भ्रमः ॥ आ ॥

वाशन्दोनादरे । ममापि वाक्पतित्वादत्र मद्राक्ये पूर्वोक्ता अन्या वा काचित् कुसृष्टिः किमुत्पद्येत ? नोत्पद्येतेत्यर्थः । यदि चेदुत्पद्येत तदा तस्य तादशं ज्ञानं भ्रम एव । तद्बोधनार्थं नास्मत्प्रवृत्तिः, किन्तु 'सात्विका भगवद्भक्ता' इत्युक्तानां तादशामेव बोधना-र्थमेवास्मत्प्रवृत्तिरिति भावः ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीविद्वलेशात्मजश्रीवस्त्रभक्ततसेवाफलविवृतिः समाप्ता ।

# सेवाफलम्।

# श्रीपुरुषोत्तमकृतसेवाफलविवृतिप्रकाशसमेतम्।

प्रणम्य श्रीमदाचार्यचरणौ तत्कृपावलात् । सेवाफलोक्तिविवृतेर्विवृतिं वितनोत्ययम् ॥ १॥

अथ श्रीमदाचार्यचरणाः श्रुतिब्रह्मसूत्रगीताश्रीभागवततात्पर्यगोचरस्वसिद्धान्तस्य तनुवित्तजसेवात्मकस्य साधनस्य भगवत्र्रेमात्मकसेवासिद्धिपर्यन्ततां संक्षेपेण सिद्धान्त-मुक्तावल्यां बोधसौकर्यार्थं निरूप्य सेवाफलग्रन्थे तथैव तत्फलं निरूपयितुं प्रतिजानते यादशीत्यादि ।

## यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

यादवी यत्प्रकारिका सेवना सेवा, ण्यासश्रन्थो युजिति युजन्तत्वाद्धारणा विनिगमनेत्यादिवत्स्रीत्वम्, प्रोक्ता सिद्धान्तमुक्तावल्यां व्युत्पादिता, तित्सन्द्रौ तस्या-स्तत्रोक्तमानमीसेवासाधकतायां सत्यां फलं यत् प्राप्यत्वेन विवक्षितं तदुच्यत इत्यर्थः। अस्य ग्रन्थस्य संक्षिप्तत्वेन दुरूहत्वात् स्वयमेव गृह्धन्तो व्याकुर्वन्ति सेवायां फल-अयमित्यादि । अत्र सेवायामिति सत्यर्थया सप्तम्या साधनसाध्यरूपयोर्द्धयोरिप सेवयोः सत्ता विवक्षितेति बोध्यते । तेन साधनरूपाया आवर्तने तन्निर्वाहः, साध्यरूपायाश्व निरन्तरस्थैयं विवक्षितं भवतीति स्च्यते । फलज्ञधमित्यनेन मूले यादशीति सेवाविशे-पणेन यत्तदोर्नित्यसम्बन्यस्मारणात् फलपि तादशमिति प्रकारबोधकं विशेषणं स्मार्यते । तथा च तत्रोत्तममध्यमजघन्यभेदेन बाह्यमानस्योक्ष्यैविध्यस्य सिद्धत्वादत्रापि फलत्रय-मुच्यत इत्यर्थः । तर्हि किं तत्फलत्रयमित्यपेक्षायां टीकायां तत्स्वरूपं विभजन्ते अलौकिक-सामर्थ्यमित्यादि । तत्रालौकिकसामर्थ्यं नाम परत्राप्तिविवरणश्चत्युक्तभगवत्स्वरूपानुभवे 'प्रदीपत्रदावेश' इतिस्त्रोक्तरीतिकभगवदावेशजा योग्यता यया रसात्मकस्य भगवतः पूर्ण-स्वरूपानन्दानुभवः । श्रीदेवकीनन्दना अप्येवमाहुः । श्रीहरिरायास्तु भगवद्विरहानुभव-सामर्थ्यमित्याहुः । श्रीकल्याणरायास्तु भगवता सह गानादिसामर्थ्यं मुख्यानामिवेत्याहुः । चचागोपीशास्त्वलौकिकभजनानन्दानुभवे स्वरूपयोग्यतेत्याहुः। एतत्सर्वे भगवतो नाना-विभप्रवेशहेतुकत्वाद्भगवदिच्छाय।श्च ज्ञातुमशक्यत्वादुपपन्नम् ।

सायुज्यं 'भक्तया मामभिजानाती'त्युक्तो भगवत्स्वरूपे ठयः । चचा अप्येवम् , श्रीदेवकीनन्दनाश्च । श्रीहरिरायास्तु सह युनक्तीति सयुक् सयुजो भावः सायुज्यं संयोगा-तुभवसामर्थ्यमित्याहुः । श्रीकल्याणरायास्तु गोपानामिवेति विशेषमाहुः ।

सेवोपयोगिदेहोक्षरात्मको देहेन्द्रियासहीनः पुरुषस्रीपशुपक्षिवृक्षाद्याकृतिः संस्थानविशेषः । तदेतत् फलत्रयं त्रिविधसेवायां यथाययं बोध्यमित्यर्थः ।

नतु 'यथाऋतु'रिति श्रुतौ तत्ऋतुन्यायस्योक्तत्वात् संन्यासनिर्णये 'भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भने'दित्याचार्यरपि तदंगीकाराच्यायत एवात्रापि तादशफलप्राप्तिसिद्धे-विशेषतस्तत्कथनस्य किं प्रयोजनिमत्याकांक्षायां तत्र हेतुं वदन्ति मूले अलौकिकस्य दाने हीत्यादिपादत्रयेण।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १ ॥ फलं वा ह्यधिकारो वा,

अत्र हिहेंतौ । चोवधारणे । यतो हेतोरलौकिकस्य सम्पद्याविभीवाधिकर-णोक्तरीतिकस्याक्षरात्मकविग्रहस्य दान एव आद्य आदौ भव उत्तमफलविषये विद्यमानो मनोरथः निश्चयशब्दोक्तकामचारात्मकः सिध्येत् । अदाने तु फलं वा हि निश्चयेन अधिकारो वा सिध्येदित्यनुष्डयते । तथा च 'लोकवत्तु लीला कैवल्य'मिति न्यायेन भगवता अलौकिकस्य सम्पद्याविभीवस्त्रोक्तदेहस्य दाने एव तत्सम्बन्धिफललाभान्न तत्कतु-न्यायमात्रेण पूर्वस्य सिद्धिरित्यतस्तन्निरूपणमित्यर्थः । वाद्वयमनादरे । तेन तत्कतुन्यायेन कदाचित् तद्वयं भवतीति बोधितम् ।

नन्वधिकारस्य कार्यान्तरयोग्यतारूपत्वात् तस्य च साधनदशायामपि सन्वात् कथं फलत्वमित्यत आहुः ।

#### न कालोत्रनियामकः ॥ १॥ ॥ इति ।

अत्रेत्यधिकारे । तथा च कालिनयम्यत्वामावेनानावृत्त्या नित्यत्वादस्यापि फलत्वं निःप्रत्यूहमित्यर्थः । एतत्र्रये एकं दानहेतुकमन्यद्वयमपि भगवदनुप्रहैकहेतुकम् । मर्यादाः मार्गे निर्गुणाक्षरिवद्या तादशतत्त्राप्तेः सगुणया सन्मनोमयदहरादिविद्यया च 'जक्षन् कीडन् रममाण'इत्यादिनोक्तैश्वर्यपर्यन्तप्राप्तेरेव श्रावणात् ततोधिकस्य सेवोपयोगिदेहादे स्तत्र केवलया भक्तिरहितमर्यादया वक्तुमशक्यत्वात् । तया तदुपगमे 'यमेवैष ' इत्यादिश्रुते 'भक्तयाहमेकया प्राह्य ' इत्यादिस्मृतेश्व विरोधस्य दुष्परिहरत्वाच । अतस्तत्र्यमत्रोच्यत इति भावः । अत्राद्यस्य दानेन सिद्धौ 'क्द्रादीनां वचः श्रुत्वे'त्यादिकृष्णोपनिषन्मत्रा बृहद्वामनीयकथा 'संकल्पो विदितः साध्व्यः ' इति कुमारिकाः प्रति भगवद्वाक्यं प्रमाण-त्वेन बोध्यम् । द्वितीये च 'नैकात्मतां म ' इत्यारम्य 'गतिमण्वी प्रयुक्त ' इत्यन्तं कपिल-

वाक्यम् । तृतीये च 'को वामिहैत्य भगवत्परिचर्ययोचै'रिति जयविजयौ प्रति सनकादि-वाक्यं ज्ञेयम् । तयोः पातस्तु भगविदच्छात एवेति तत्रैव निबन्धे प्रतिपादितमिति न कश्चित्सन्देहः ॥ १॥ ॥

नतु भवत्वेवमनुग्रहवैविध्यात् फलवैविध्यम्, तथापि 'नित्यं हरौ विद्धत' इति वाक्ये कामकोधादीनामपि भगवति नित्यं विधाने तन्मयत्वस्योक्तत्वात् तन्मयत्वे च सायुज्यस्येव युक्तत्वात् सिद्धान्तमुक्तावल्याम'प्युभयोस्तु क्रमेणव पूर्वोक्तेव फलिष्यती' त्यनेन मानस्या एव फलत्वेनोक्तत्वात् तयापि तन्मयतायाः सिद्धौ तस्यैव युक्तत्वात्कथं तद्भावो येन तृतीयं फलमित्यत आहुः ।

## उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यादिति।

सेवायां कियमाणायामिति शेषः । किं तावतेत्याकांक्षायां तेषां खरूपं टीकाया विवृण्वन्ति सेवायां प्रतिबन्ध इत्यादि । प्रतिबन्धो नाम विसामग्री तजनकः प्रतिबन्धकः । तदत्रोद्देगादित्रयम् । तत्रोद्देगो नाम उचैभैयं चलनं वा । ओविजी भय-चलनयोः । तदत्र सेवायां कियमाणायां दुष्टादिभ्यो मनसो भयं वा पापादिना बुद्धेश्राञ्चल्यं वा । अत्र द्वितीयमदृष्टजन्यम् । एतदुभयमप्यान्तरमतो द्विविधोप्युद्देगो वाद्यसेवाफलरूपाया मानसीतत्समानाधिकरणविरुद्धसामग्रीरूपस्तत्प्रतिबन्धकः । प्रतिबन्धो नाम तल्लक्षीकृत्य वा तत्प्रतिकृत्लो वा निग्रहः । प्रतिर्लक्षणे प्रातिकृत्ये वा । वन्ध वन्धने । सोत्र सेवायां रुचौ सत्यामपि शरीरादिसामध्यें सत्यपि सेवाकरणकाले लौकिकवैदिककायिकादिव्यापाररूपो वाद्यसेवासामानाधिकरण्यात् तद्विरुद्धसांमग्र्यात्मकस्तत्वरूपप्रतिबन्धकः कादाचित्कः । भोगो नाम सुखदुःखसाक्षात्कारोभ्यवहाररूपः प्रसिद्धो देहेन्द्रियोभयनिष्ठत्वादुभय-विधसेवाविसामग्रीरूपो बलिष्ठः स्वभावतः प्राप्तः । तथा च तेषां सेवाविरुद्धकायिकवाचिक-मानसिकसामग्रुत्पादकत्वेन मानस्या जधन्यत्वापादनात् तया तन्मयताया असिद्धौ सुखेन तृतीयस्य फलस्य सिद्धिरित्यर्थः ।

ननु भवत्वेवं तथापि यदत्र मुख्यं फलं तत्तु दानैकसाध्यमित्युक्तम् । दानं तु पूर्व ज्ञातुमशक्यम् । तथा सति स्वतःपुरुषार्थत्वेन सेवाकरणे गम किं फलं भविष्यतीति सन्देहः कथं निवर्तेतेत्यत आहुः ।

तु बाधकमकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिर्न हि यथा वा इति।

तुः शंकानिरासे । बाधकं पूर्वोक्तं त्रयमकर्त्वच्यं भगवतः सर्वथा चेत् तदा हि निश्चयेन गतिने, प्राणानां देहादुत्कमणं न । मनसो वा भगवद्भातिरिक्ते गतिने, किन्तु 'वाब्धनसि दर्शनान्छन्दाचे'त्यधिकरणोक्तन्यायेन भगवत्येव ठयः। 'ता नाविद'न्नि-

<sup>🎙</sup> विसामय्युत्पादकत्वान् प्रतिबन्धकत्वमिति पाठः ।

त्युक्तरीत्या भगवदेकतानत्वं हि निश्चयेन । एतेन मुख्यफलभवनविषयकसन्देहिनवृति रित्यर्थः । यथाचेति भिन्नं वाक्यम् । अत्रापि बाधकं भगवतः अकर्तव्यं चेदि त्यन्वेति । तथा च यथा येन प्रकारेण सेवा, यत्तदोर्नित्यसम्बन्धात्तथा तेन प्रकारेण बाधकं भगवतोकर्तव्यं चेत्तदा, वा फले विकल्पः, सेवा मध्यमा चेन्मध्यमम्, जघन्या चेज्रधनं फलिमित्येवं सन्देहिनवृत्तिरित्यर्थः । अथवा । नतु सेवा हि भिक्तमार्गीयं साधनम् । भिक्तमार्गश्यानुग्रहेकलभ्यः पृष्टिप्रवाहमर्यादायां स्थापितः, निबन्धे च 'सर्वथा चेद्धरिकृपा व भविष्यति यस्य हि । तस्य सर्वमशक्यं हि मार्गेसिनन् सुतरामपी'त्यनेन । एवं सत्यस्मिन् मार्गे प्रतिबन्ध एव कथं येन फलत्रैविध्यमित्यत् आहुः तु बाधकमित्यारभ्य यथा चेत्यन्तन् । अत्र त्रीणि वाक्यानि, तेषु त्रिष्विप वाधकपदं चेत्पदं चान्वेति । तथा च वाधकं पूर्वोक्तं भगवतः अकर्तव्यं चेत्तदा प्रतिबन्धस्याभावाद्वितिर्भध्यमं फलं भवति। वाधकं सर्वथा चेत्तदा न हि निश्चयेन सेवाफलमेव न । बाधकं यथा तथा चेत्तदा वा विकल्पः । तथा चैवं भगवदिच्छातस्त्रिविध्यमित्यर्थः ।

तर्हि विकल्पे किं कार्यमित्यत आहुः।

अतत्त्वनिर्घारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३ ॥ वाधकानां परित्याग, इति ।

अत्रोक्तवाक्यद्वयस्य त्रयस्य वाऽसन्दिग्धत्वाद्तत्त्विधीर इत्यादिकं व्याकुर्वन्ति। त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । त्रयाणां पूर्वोक्तानां वाधकानां यत्साधनमतत्त्वनिर्धाराविवेकक्षपं तस्य परित्यागः सर्वथा त्यागः कर्तव्यः । तत्प्रतियोगि- मृततत्त्वनिर्धारविवेकयोरम्यासेन तयोः प्रागमावानिवृत्तिः सम्पादनीया, ध्वंसो वा। तथा च नवीनतदुत्पादकसाधनत्यागे यथा भोजनपरित्यागे पूर्वाजीणस्य निवृत्तिः भाविनश्चानुत्पत्ति- स्तथा तत्त्वनिर्धारे जाते बुद्धिदोषक्षपस्योद्वेगस्य निवृत्त्या विवेके च जाते प्रतिबन्धभोग- योनिवृत्त्या तयोनिःशेषनाशः सम्पादनीय इत्यर्थः ।

ननु बाधकत्यागे कर्तन्ये भोगत्याग आगतः, तथाकृते शरीरिश्यतेर्बलादेश्वासम्भवात् सेवाया एवासिद्धिः, प्रतिबन्धस्य चादृष्टजन्यत्वात् तत्त्यागस्याशक्यत्वमिति सेवासिद्धिरेव दुर्घटेत्याशंकायां तदर्थे विभागमाहुः भोगेपीत्यादि ।

#### भोगेप्येकं तथा परम् । निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदा ॥ ४॥

अपि समुचये । भोगे, अपि शब्दात् प्रतिबन्धे, एकं परित्याज्यमिति शेषः । तथिति वैधम्ये दृष्टान्तः । यथा भोगप्रतिबन्धयोरेकं परित्याज्यं तथा परं द्वितीयं निःप्रत्यहं विष्नश्र्न्यम् । भोगस्य निःप्रत्यहत्वे हेतुमहान् भोगः प्रथमे विदात इति । प्रतिबन्धस्य तथात्वे हेतुः सदेति । तदेतत् सर्वं मन्दादेर्दुष्करं दुर्ज्ञेयं चेति तदर्थं गृह्णन्तो व्याकुर्वन्तः प्रतिलोमकममादाय प्रथमतो भोगं विभजन्ते भोग इलादि । भोग उक्तरूपो द्विप्रकारकः । तयोर्मध्ये लोकासक्तिजन्मा सार्वदिकत्वेन बलवद्वाधकत्वादवस्यं त्यक्तव्य एवेत्यर्थः । ततो न्यूनं प्रतिबन्धं विभजन्ते प्रतिबन्धोपीत्यादि । तत्य कादाचित्कत्वेन स्वल्पत्वात् पूर्वं तत्त्यागप्रकारमाहुः तत्रेत्यादि । तयोः प्रतिबन्धयोर्मध्ये आद्यः साधा-रणः बुद्ध्या उपायचातुर्येण त्याज्यः। यद्यपि तत्त्वनिर्धारविवेकौ पूर्व प्रतिबन्ध-विघातकत्वेन स्चितौ तथापि न तावन्मात्रेण निवृत्तिः, किन्तु बुद्धिरपि तत्सहकारित्वेना-पेक्षिता । अतस्तया त्याज्य इत्यर्थः । ननु भवत्वेवं तथाप्यलौकिकभोगात्यागे किं बीज-मित्याकांक्षायां तत्र वीजमाहुः अलोकिक इत्यादि । तुः शंकानिरासे । अलौकिको भगवद्त्तप्रसादत्वेन कियमाणों भोगः फलानां मध्ये प्रथमे आद्यमनोर्यात्मके प्रवेशं प्रामोत्यतो निःप्रत्यृहत्वान्न त्याज्य इत्यर्थः । अयमेव हेतुर्मूले महानिति पदेनोक्तो बोध्यः । द्वितीयप्रतिबन्धस्य निःप्रत्यूहत्वे यो हेतुः सदा पदेनोक्तस्तं व्युत्पादयन्ति अगवत्कृत इत्यादि । सेवायां स्वस्य रुचेः सामग्रीसम्पत्तेश्च सत्त्वेपि यदा पुनः पुनस्त-द्विघटनेन तन्निर्वाहाभावः सेवायामरुच्यादिर्वा स भगवत्कृतप्रतिबन्धः । तत्रैव हि स्वसा-न्येषां च 'दैवमत्र विघातक'मिति बुद्धिरुदेति । तादशः स चेद्भवेत् तदा भगवान् फुळं पूर्वोक्तं त्रिविधमपि सेवाफळं न दास्यतीति मन्तव्यम् । तेन सेवाप्रतिबन्धवता युक्तिभिर्विचारणीयम् । तदान्येषां गुर्वादीनां सेवां चेत्तदर्थं कुर्यात्तदा सापि व्यथी । एतरफलरूपार्थविरहितेति मन्तव्यमिति पूर्वेण सम्बन्धः । तदायं जीव ध्एवं पञ्चविधं लिंग'मिति चतुर्थस्कन्थवाक्योक्तश्चेतनायुक्तसंघात आसुर इति निर्धारः कार्य इति प्रायपाठादायाति । तदा ज्ञानमार्गेण स्वात्मनि प्रपत्रे चाक्षरत्रह्मत्वभावनपरेणास्थूलादि-सदाद्यपासनपरेण वा स्थातव्यं शोकाभावाय । आत्मज्ञानस्य शोकनाशकत्वश्रावणात्त्रया स्थितौ तस्मिन् संघाते निवृत्ते एतस्याक्षरसायुज्यं वा तत्र स्थितिर्वा भवतीति विवेकः सेवाफलात् पृथक्करणमित्यर्थः ।

अत्रैतद्धन्यदर्शनेन ममेदं प्रतिभाति । आसुरजीवा हि पुष्टिप्रबाहमर्यादायां 'जीवास्ते ह्यासुराः सर्वे प्रवृत्तिं चेति वर्णितां १ द्रयुक्तलक्षणका अज्ञदुर्ज्ञभेदेन द्विविधा निरूपिताः । ते तु नोपदेशाहीः । 'सात्त्विका भगवद्धक्ता ये मुक्ताविधकारिणः । भवान्तसम्भवा दैवात् तेषामर्थे निरूप्यतं इति प्रतिज्ञावाक्येन तथा निश्चयात् । अतःपरं 'प्रवाहेपि समागत्य पुष्टिस्थस्तैन युज्यते । सोपि तैस्तत्कुले जातः कर्मणा जायते यतं इत्युक्तोवशिष्यते । यथा अलीखानादिः । अतस्तादशं तद्देश्यं प्रति वायमुपदेश इति ॥ ४ ॥

एवमलौकिकभोगभगवत्कृतप्रतिबन्धयोस्त्यागानईत्वे बीजं व्याख्यायं साधारण-प्रतिबन्धलौकिकभोगयोस्त्याज्यत्वे बीजं वक्तुमवतारयन्ति ।

### सविधोल्पो घातकः स्याद् बलादेतौ सदा मतौ। दितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

साधारण इत्यादि । कथिमिति हेर्तुक्षपप्रकारबोधकम् । तथा चैतयोस्त्रक्त व्यताप्रयोजकः प्रकारः क इत्यर्थः । अन्यथा त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति पूर्व प्रन्थविरोध आपद्येतेति । व्याकुर्वन्ति सविद्यत्वादित्यादि । कालादिकृतविद्यसाहित्यात् सक्षपतः साधनतः फलतश्चाल्पत्वात् तथेत्यर्थः । एवं भोगे त्याज्यत्वबीजद्वये व्याख्याते शिष्टो धातकत्वक्षपो हेतुः साधारणप्रतिवन्धनिष्ठ इत्यर्थोदेव वोधितम् ।

नतु प्रतिबन्धकत्यागप्रकारस्य पूर्वमुक्तत्वात्युनस्तत्कथनस्य किं प्रयोजनमत् आहु
बलादेताविति । व्याकुर्वन्ति एतावित्यादि । यत एतौ लौकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धौ सदा क्षणे क्षणे प्रतिबन्धकावतो बुद्ध्या उपायचातुर्येण बलाद् दृढात्
त्याच्यौ । यथाधिकं भुक्तं चेन्ममेदानीन्तना सेवा गता, मया गानाद्यासक्त्या जागरः
कृतश्रेदिदानीं निद्रायाति, तस्मादेवं न विधेयमित्येवं बुद्ध्योपायचातुर्येण सर्वथा त्यक्तव्यावित्येतद्र्यं पुनः कथनमित्यर्थः । ब्रितीये सर्वथेति व्याकुर्वन्ति । द्वितीय
इत्यादि । पूर्वं भोगप्रतिबन्धयोरुभयोरुक्तत्वात् कोत्र द्वितीय इति शंकानिरासायैतदुक्तम् ।
नतु भगवत्कृते प्रतिबन्धे यादशी स्थितिरपेक्षिता सा तु पूर्वं विवृत्तैवेति पुनस्तदुक्तेः किं
प्रयोजनमत आहुः ज्ञानेत्यादि । तथा च पूर्वोक्तादिप यो हीनः सिद्धान्तमुक्तावल्यां
भक्तयभावे त्वि'ति कारिकयोक्तस्तस्य संसारेत्यन्ताभिनिवेशनिवृत्त्यर्थमिदिमित्यर्थः॥ ५॥

नतु पूर्वमुद्देगादित्रयं ससाधनं त्याज्यत्वेनोक्त्वाग्रे तत् त्याज्यत्वात्याज्यत्वविभागं च कृत्वा पश्चाद्दयोरेवावश्यं त्याज्यत्वं यन्निरूपितं न तृद्देगस्यापि, तत् कुत इत्याकांक्षायामाहुः ।

#### न त्वाचे दातृता नास्तीति,

अत्र प्राञ्चः पाठं द्विधांगीकुर्वन्ति केचिन्नन्वित । केचिन्न न त्वेति । तत्रापि न इति भिन्नं पदं निश्चयार्थकमिति मम प्रतिभाति । आच्ये उद्वेगे । तुः शंकानिरासे । न निश्चयेन वा न, चिन्ता फलसाधनविषयिणीं न त्याज्या । तत्र हेतुः । दातृता नास्तीति । अदातृता नास्तीति वा । तदेतद्व्याकुर्वन्ति । आद्यफलेत्यादि । आद्यं यत् फलम्लोकिकसामर्थ्यक्षं, तस्याभावे अप्राप्तो, भगवतो दातृत्वं नास्ति, तदा तस्मिन् दानसमये सेवा अनाविदैविकी ।

उद्देगो हि मानसो, मानस्या एव विरुद्धसामग्रीजनकः, सा दानसमये 'चेतस्त-त्प्रवणं' 'ता नाविदन्' इतिवद्भगवति ठीनं न करोति, तेन सा सेवा अनाधिदैवि-कीत्युक्तं भवति । अत उद्देगे तिन्नवृत्त्यर्था चिन्ता भगवद्भावनरूपा न त्याज्या, किन्तु

१ त्यागहेतुरूपेति पाटः ।

सदा कर्तव्येव । द्वितीयपक्षे उद्देगेन कृत्वा फलाभावे मुख्यफलाप्राप्तौ भगवतोऽदातृत्वं नास्ति किन्तु तदोद्देगदशायां सेवानाधिदैविकीत्युक्तं भवति । अतस्तस्या आधिदैविकीत्व-सम्पादनायोद्देगनिवृत्त्यर्था चिन्ता न त्याच्या किन्तु कार्येव । तथा चोद्देगस्य मुख्य-फलातिरिक्तफलाप्रतिबन्धकत्वाद् मुख्यफलस्य केवलं दानमात्रसाध्यत्वाद् दित्सायाश्र 'अनिच्छतो गतिमण्वीं प्रयुंक्त' इतिवाक्येन 'किहिंचित् स्म न भक्तियोग'मिति वाक्येन च ज्ञातुमशक्यत्वान्नोक्तमित्यर्थः । अत्रानाधिदैविकीत्युक्तं भवतीति कथनेन सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्पादकत्वरूपमुद्रेगत्याज्यताबीजमप्युक्तं ज्ञेयम् ।

न्तु तत्त्वनिर्धारिविवेकाभ्यां प्रतिबन्धत्यागे यतमानस्यापि त्रयाणां त्याज्यवीजं जान-

तोपि यदा न प्रतिवन्धनिवृत्तिः तदानेन किं कार्यमिखत आहुः।

तृतीये बाघकं गृहमिति।

तदेतद्विवृण्वन्ति भोगाभाव इत्यादि । उद्विगः साधारणप्रतिबद्धोपि निरुपि वधाकथञ्चन भक्तिमान् सेवेत तदापि तृतीयं फलं भक्तिमत्वाद्भवति तस्मिन्नपि भोगो प्रतिबन्धं करोति । अतस्तृतीयं भोगरूपे प्रतिबन्धेऽशक्यत्यागे सित भगवता एवानेन प्रकारेण बोध्यत इत्यनुसन्धाय बाधकमूतं गृहं त्यांच्यम् । यतो भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्यागः। तथा च तदानीमयमेवोपायो नेतर इत्यर्थः । अयं त्यागो न भक्तिमार्गीयसंन्यासरूपः, अधिकाराभावात् , किन्तु 'तादश-स्यापि सततं गेहस्थानं विनाशन'मित्यादि भक्तिवर्धिन्युक्तमक्तिसाधनसम्पादनार्थ इति ज्ञातच्यम् । एवमत्र यावान् कठिनांशः सोत्र स्वयं व्याख्यातः ।

अतः परं य एवं गृहत्यागमपि न कर्तुं शक्तुयात् तदर्थं मूले उपायमुपदिशन्ति ।

अवश्येयं सदा भाव्येतादि।

इयं फलत्रयी प्रतिबन्धकत्रयी च अवश्या, यथाययं भगवदनुप्रहेकलभ्यता-द्भगवद्विचारमात्रसाध्यत्वाच अवद्या, न स्वकृतसाधनाद्यायत्ता । अतः सदा भाव्या प्रतिबन्धोपस्थिताववश्यत्वेनैव खदैन्याय तदा तदा विचारणीया । अत्र सदापदेनेदमेव बोध्यते, न तु कालनैरन्तर्यम् । 'निवेदनं तु स्मर्तव्यं सर्वदे'त्यादीनां विरोधापत्तेः ।

### सर्वमन्यन्मनोभ्रमः ॥ ६॥

फलस्य स्वकृतसाधनायत्तत्वभावनं प्रतिबन्धस्य स्वकृतसाधनान्तरनाश्यत्वभावनं च मनोभ्रमश्चित्तबाहिर्मुख्यसम्पादकं चाञ्चल्यमात्रम्, मगवदिच्छां विना कथमपि केनापि किञ्चिदपि कर्तुमशक्यत्वात्। 'एष उ एव साधु कर्म कारयती'त्यादिश्रुत्या तथा बोधनात्। 'अनन्याश्चिन्तयन्तो मा'मिति वाक्ये तादृशां योगक्षेमवहनस्य स्वकर्तव्यताया उक्तत्वादत्र प्रतिवन्धनिवृत्त्यादियोगक्षेमस्यापि भगवतैव कर्तव्यत्वादेकादशस्य विंशेध्याये 'जातश्रद्धो मत्कथासु निर्विण्णः सर्वकर्मसु । वेद दुःखात्मकान् कामान् पित्यागेप्यनीश्वरः ॥ ततो भजेत मां भक्तया श्रद्धालुईढिनिश्चयः । जुषमाणश्च तान् कामान् दुःखोदकांश्च गर्हय'न्नि-त्यन्तेन तथा करणस्याज्ञापनाच ॥ ६ ॥

नतु यद्येवं तदा भावनस्यापि किं प्रयोजनम् । निंह जीवकृतया भावनया सत्य-संकल्पो भगवान् स्वविचारितादन्यथा किमपि करोति । तथा सति किं भावनोपदेशेनेत्यत आहुः तदीयैरपीत्यादि ।

तदीयैरिप तत् कार्यं पृष्टौ नैव विलम्बयेत्।

एते हि तदीयाः, सर्वसमर्पणात् सर्वप्रकारेण भगवत एव भावनाच भगवदीयाः, तैरिप तदुक्तं भावनं कार्यम् । तत्र हेतुः । पुष्टौ अनुग्रहिवषये, भगवान्नेव विलम्बयेत् । एतत्कृत्या विलम्बं न कार्यत्, न कुर्याद्वा । रामो राज्यमचीकरिदितिवत् स्वार्थे णिच् । तथा च पुष्टिमर्यादायां स्वयमेव साधनानामुपदेशादस्मात् साधनद्वारा वोहिधीर्वति, तानि विना वा न वेति न ज्ञातुं शक्यते, अतो विलम्बाभावायायमुपदेश इत्यर्थः ।

नतु 'सत्त्वं रजस्तम इति गुणा जीवस्य नैव मे । चित्तजा यैस्तु भूतानां सजमानो निबध्यत' इत्येकादशस्कन्धे भगवद्राक्यात् चित्तजा गुणाः कालकर्मस्वभाववशात् क्षुभ्य-माणाः प्रतिबधन्त्येव तदा किं कार्यमित्यत आहुः गुणक्षोभेपीत्यादि ।

गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणक्षोभोपि परंपरया भगवदिच्छाधीन इति तत्रापि एतदेव भगवत्कृतं विलम्बन-मेव कारणत्वेन द्रष्टव्यम् । इति मे मितिः । इदमस्माभिरेवोच्यते । अत्र नान्यस्य सम्मतिरित्यर्थः ॥ ७ ॥

तत्र हेतुः कुसृष्टिरिलादि ।

कुस्ष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ ॥॥॥

शास्त्रे तदर्थं साधनान्तरोपदेशदर्शनाद्धिरुद्धयुक्तिसृष्टिरत्र वा विकल्पेनोत्पद्येत, परं सि विकल्पोधिकारभेदानवधानाद् वे निश्चयेन श्रमः । भगवता 'दैवी होषा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति त' इति गुणमूलनिवृत्तये स्वप्नपत्ति-मात्रस्येव साधनस्योक्तत्वात् । साधनान्तरकरणे च निःशेषतित्रवृत्त्यभावात् । भगवत्कृत-विलम्बभावने तु भगवानेव शरणमिति बुद्धयुत्पत्तेः । अतोस्माभिरिदं भगवदभिष्रेतमेवोच्यत इति तथेत्यर्थः ॥ ॥॥॥

इति तत्त्रेरणप्राप्तबुद्धिस्तु पुरुषोत्तमः । सेवाफठोक्तिविवृतेर्विवृतिं चैवमुजगौ ॥ १ ॥

इतिश्रीमद्वल्लभाचार्यचरणैकतानश्रीपीताम्बरात्मजस्य श्रीपुरुषोत्तमस्य कृतौ सेवाफलविवृतिप्रकादाः सम्पूर्णः ॥

# सेवाफलम्।

### विवृतिविवरणसमेतम्।

नत्वा श्रीवल्लभाचार्यान् विद्वलेशान् निजान् गुरून् । सेवाफलस्य विवृतिच्याख्यानं वितनोम्यहम् ॥ १ ॥

अथ दैवोद्धारप्रयत्नात्मानः श्रीमदाचार्या निजानां सुखेन सिद्धान्तमुक्तावल्युक्त-सेवायाः सिद्धये तत्फलप्रतिवन्धसाधनानि निक्तपयन्तः प्रतिज्ञां कुर्वन्ति याद्दशी सेव-नेति । एतद्धन्यस्यातिसंक्षिप्तत्वेन दुर्वोध्यत्वात् स्वयमेव विवृति रचयन्तः सेवाया निजग्रन्थेषु फलत्वांगीकारेण तत्फलेष्वन्येषुच्यमानेषु सेवायाः साधनतामाशंक्य साधनताश्रमं वारयन्तः फलनामान्याहुः सेवायामिति ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते। अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः॥१॥

सेवायां फलन्नथम्, अलौकिकसामध्यम्, सायुज्यम्, सेवोपयो-गिदेहो वैकुण्ठादिषु । सर्वत्र साधनान्ते फलम् । फले लब्धे साधनलागः । अत्र सेवासाधकसेवायां कियमाणायामित्युत्तया न तद्भमस्यावकाशः । यादशी सिद्धान्तमुक्ता-वत्यां कथिता मानसी सेवा, तिस्सद्धौ मानसीत्वे सिद्धे, तस्यां यत्फलत्रयमलौकिकादि, तदुच्यते । आद्यफलस्यालौकिकसामध्यस्य प्रभुणा दाने कृते, चकारात्तदेहेन्द्रियादिषु स्वरूपे स्थापिते, आदौ उत्तमफले जातो मनोरथः सिध्येत्, तस्यादाने फलं सायुज्यं वा सिध्येत्, अधिकारः सेवोपयोगिदेहो वा सिध्येदित्यग्रिमेणान्वयः । हि युक्तोयमर्थः । अत्र द्वौ वाशब्दौ पूर्वफलतुल्यत्ववोधकौ ॥ १॥

फलं वा द्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः । उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम् ॥ २ ॥

सेवायां प्रतिवन्धकत्रयम्, उद्धेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा।
फलमिति। आद्यफलमनियतम्, परमानुग्रहैकलभ्यत्वात्। एवं चाद्यस्य दानैकहेतुत्वम्।
फलद्वयस्य साधारणानुग्रहहेतुत्वम्। नन्विधिकारस्य सेवापूर्वकाले स्थितत्वात्कथं फलत्विमस्यत्व आहुः न काल इति। अस्मिन्नधिकारे सत्ययुगादिरूपः कालो नियामको न । अतः कालानियम्यत्वात्फलताधिकारस्य। एवं सोपपत्तिकं फलत्रयमुक्त्वा प्रतिवन्धकत्रयमाहुः मूले उद्येग इति, विवृतौ सेवायामिति। उद्धिको वेगः भयम्, अपराधादिना मनश्राद्यव्यं वा पापादिना। स च सेवाऽरुचिसम्पादनेन वाधकः। प्रतिबन्धश्र सेवायां रुचौ

सत्यामि तत्समये ठौकिकवैदिककायिकादिकार्यासक्तिरूपः । स च तत्समयरोघनेन बाघकः । भोगश्च शरीरवृत्त्यनुसारेणाभ्यवहारशयनादिरूपः । सोपि पूर्ववद्वाधकः ॥ २ ॥

नतु फलानामनुग्रहलभ्यतयानुग्रहस्य च भगवदिच्छाधीनत्वात्सेवायां क्रियमा-णायां मम फलं भविष्यति न वेति सन्देहः कथमपेयादतस्तन्निवारणाय तु बाधकमित्या-रम्य यथा वेत्यन्तमाहुः।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिर्न हि । यथा वाऽतत्त्वनिर्घारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३ ॥ बाधकानां परित्यागः,

त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भगवतो वाधकत्रयं न करणीयं चेत् तर्हि मनस अन्यत्र गमनं न, फलं तु यथा वा । येन प्रकारेण सेवा तथा तेन प्रकारेण फलमिति सन्देहाभावः । यद्वा भक्तिमार्गो भगवदनुग्रहलभ्यः । तस्मिन् कथं प्रतिबन्धक-त्रयमित्यतस्तु वाधकमित्यादि यथा वेत्यन्तमाहुः । वाक्यत्रयमत्र । वाधकं पूर्वोक्तं भगवतोकर्तव्यं चेत्तदा गतिर्नाम सेवायां सायुज्यम् ॥ १॥ बाधकं चेत् सर्वथा तदा न हि फलाभाव इत्यर्थः ॥ २ ॥ यत्तदोर्नित्यसम्बन्धाद्यथा बाधकं तथा चेत्तदा वा नाम फले विकल्पः ॥ ३ ॥ तथा चैवं भगविदच्छयानुग्रहस्य त्रैविध्यात् फले त्रैविध्यम् । तथा च यस जीवस यादशोधिकारः स तादशीं सेवां करिष्यति, तस्य स्वाधिकारयोग्यं फलं च भविष्यतीति सन्देहाभावः। एकं फलविकल्पे प्राप्ते किं कार्यमत आहुः अतत्त्व-निर्धार इसारभ्य वाधकानां परित्याग इसन्तम्। विवृतौ त्रयाणामिति। त्रयाणामुद्देगादीनां साधनस्यातत्त्वनिर्धारस्याविवेकस्य च तत्त्वनिर्धारस्य विवेकयोरम्यासेन सर्वतस्त्यागः कर्तव्यः । नतु तत्त्वनिर्धारविवेकौ किंरूपौ? तथा हि, तस्य लोकवेदप्रसिद्धस्य पुरुषोत्तमस्य भावस्तत्त्वम् , तस्य निर्धरणं निर्धारः । 'सर्वे खिलवदं ब्रह्म,' 'स हैतावानास,' 'अखण्डं कृष्णव'दित्यादिभिः सर्वत्र भगवद्भावनम् । विवेकस्तु 'हरिः सर्वं निजेच्छातः करिष्यती'ति सर्वत्र भगवत्कृतिः । ननु वाधकानां मध्ये भोगस्यापि त्यागे जाते तं विना सरीरिक्षतेरसम्भवात् सेवाया असिद्धिमाशङ्का त्यागे व्यवस्थामाहुः भोगेपीति ।

> भोगेप्येकं तथा परम् । निःप्रत्युहं महान् भोगः प्रथमे विद्याते सदा ॥ ४ ॥

भोगों हि द्विविधः, लौकिकोऽलौकिकश्च। तत्र लौकिकस्त्याज्य एव ।प्रतिबन्धोपि द्विविधः, साधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्राद्यो बुद्ध्या त्याज्यः । अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्याति । भगवत्कृ-तश्चेत्प्रतिबन्धस्तदा भगवान्फलं न दास्प्रतीति मन्तव्यम् । तदान्य-सेवापि व्यर्था। तदासुरोयं जीव इति निर्धारः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं

शोकाभावायेति विवेकः । भोगप्रतिवन्धयोरेकैकं परित्याज्यम् । अपिशब्देन प्रतिबन्धस्य ग्रहणम् । तथा परं द्वितीयं निष्प्रत्यूहं विधरहितम्, तत्र हेतुः, महान्भोगः । एवं प्रतिबन्धरूपं वस्त्विप निष्प्रत्यूहम् । तत्र हेतुः, सदेति । एतत्सर्वं मनसि कृत्वा विवृतौ तात्पर्यमाहुः सूचिकटाहन्यायेन । पूर्वं भोगद्वैविध्यमाहुः भोग इति । ठौकिका-लौकिकभेदेन भोगो द्विधा। तत्र अलौकिको भोगो लौकिकासिक्तिरूपलात् सेवासमय-रोधकत्वात्त्याज्यः । एवं लौकिकभोगं निरूप्य हेतुसहितमलौकिकभोगं निरूपयन्ति तथेति। विवृतौ अलीकिकेति । अलौकिको यो भोगः स तु फलत्रये यदाद्यमलौकिकसामध्यी तस्मिन् सति भगवद्त्तप्रसादेन भवतीति तत्प्रवेश उक्तः। एवं च तस्यात्याज्यत्वे बीज-मुक्तम् । एवं द्विप्रकारकं भोगं निरूप्य द्वितीयप्रतिबन्धस्य निर्विष्ठत्वे यो हेतुर्मूले सदा-पदेनोक्तस्तं विवृतौ भगवत्कृत इत्यादिना विशदयन्ति । सेवायां प्रवृत्तस्य यदा दुःसङ्गा-दिना भगवदीयद्रोहे कृते प्रभुः स्वयं प्रतिबन्धं करोति, तदा सेवायामरुचिर्भवति, तदा सर्वेया फलाभावः, तदा तदुपायार्थमन्यसेवनं न कर्तव्यम्, व्यर्थत्वात्, तदायं जीव आसुर एव । दैवजीवे सर्वथा फलाभावाभावात् । तदा एतादृशे प्रतिवन्धे चिन्तानिवृत्त्यै आदि-सृष्टी भगवान् जीवं यथा विचारितवांस्तथैव निजेच्छया करिष्यतीत्यादिक्रपेण ज्ञानमार्गेण स्थातव्यम् । एवमलौकिकभोगभगवत्कृतप्रतिबन्धयोरत्याज्यतामुक्त्वा साधारणप्रतिबन्ध-लौकिकभोगयोस्त्यक्तव्यत्वे विवृतौ बीजमवतारयन्ति साधारणेति । साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकाङ्गायामाह सविद्योल्पो घातकः स्यादिति । नतु हौिकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धौ केन हेतुना केन प्रकारेण च त्यक्तव्याविति व्याकुर्वन्ति सविव्रइति । ठौकिको भोगः सविव्यत्वाल्पत्वाभ्यां हेतुभ्यां वलाद्धठात्त्याज्यः । घातकत्वेन हेतुना साधारणः प्रतिबन्धस्त्याज्यः । नन्त्रेतत्त्यागप्रकारस्तत्त्वनिर्धारविवेकरूपः पूर्वमुक्त इति पुनः किमर्थमुच्यते ? सत्यम् । पूर्वे यदुक्तः । तु नवीनतदुत्पादकसाधनत्यागरूपः । अयं तूत्पन्नयोस्त्यागप्रकारोत उच्यते ।

सविघोल्पो घातकः स्याद्वलादेतौ सदा मतौ।

सविद्यत्वाद्दल्पत्वाद्घोगस्त्याज्यः। एतौ सदा प्रतिबन्धकौ । बलादिति । यत एतौ सदा क्षणेक्षणे सेवासमयरोधकत्वेन मतौ ज्ञातौ । अतो बलाद्धठाहुद्धोपायचातुर्येण त्याज्यौ । तत्स्वरूपं श्रीपुरुषोत्तमा आहुः । तथाहि, 'यथाधिकं भुक्तं चेन्ममेदानीतना सेवा गता, मया गानाद्यासत्त्या जागरः कृतश्चेदिदानीं निद्रायाति, तस्मादेवं न विधेय'मिति । प्रकृतमनुसरामः । अतःपरं ज्ञानस्थित्ययोग्यानां भगवत्कृतप्रतिबन्धे स्थितिप्रकारमाहुः ।

## दितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्याऽसंसारनिश्चयात् ॥ ५॥

द्वितीयो भगवत्कृतप्रतिबन्धः । ज्ञानिस्थित्यभावे चिन्ताभावार्थमाह द्वितीय इति । द्वितीय इति भगवत्कृतप्रतिबन्धे ज्ञानिस्थिताविष पुष्टिमार्गीयफलविषयिणी चिन्ता सर्वधाऽ-

त्याच्या । कुतः ? असंसारिनश्रयात् । अत्रायमर्थः । 'अस्मिन्पातमयं नास्ति मोचक सर्वथा यतं दिति वाक्येन अठीखानादिरिव जन्मान्तरे उद्धरिष्यति ।

एवं भोगप्रतिबन्धो त्याज्यत्वेन विचार्य उद्देगत्यागे वीजं वदन्ति निवति।

नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

आचफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति तदा सेवानाधिदैविकी त्युक्तं भवति । अत्र पाठद्वयम् । निन्वति, न त्विति । तु निश्चयेन, आद्ये उद्देरे सित फलविषयिणी चिन्ता न त्याज्या । तत्र हेतुमाहुः भगवतो दातृता नास्ति एतदेव विवृतावाद्येत्यादिनोक्तम् । एवं च सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्पादकत्वादुद्देगोरि त्याज्यः, यदिच्छाकृतो यस्तूद्देगः, स एवैनं निवारियष्यतीतिविचारेण त्याज्यः । एवं जानतोपि यथाकथित्रत्तेवायां प्रवृत्तस्य यदा ठौकिकभोगः प्रतिवन्धं करोति तदा कर्तः व्यमाहुः तृतीय इति । विवृतौ तदि भोगत्यादिना व्याचक्षते । भोगाभावस्तदैव सिष्यति यदा गृहपरित्यागः । तृतीये भोगरूपे प्रतिबन्धे गृहमेव त्यजेत्, कृष्णार्थमेव गृहं प्रयुद्धीत । तथा कृते भोगत्यादौकिकत्वं सिध्येदिति ठौकिकभोगस्त्यक्त एव ।

अवर्ययं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥ तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥ इ.सष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः।

एवं किठनांशं खयं व्याकृत्य गृहत्यागेऽसमर्थानां यत्कर्तव्यं तदाहुः अवद्येति। इयं फलत्रयी प्रतिबन्धकत्रयी चावत्रया, अतो बाधकानामुपिश्यतौ खदैन्यसिद्धवे सदा विचारणीया। अन्यत्सर्वमिदं साध्वसाधु वा मत्कृतमित्यादिरूपं मनोभ्रमः चित्तः बाहिर्मुख्यमेवेति ज्ञेयम्। ननु भगवान् सत्यप्रतिज्ञः, यथा पूर्वं विचारितवांस्तथैव करिष्यत्तीति किमेतेनेत्याशंक्याहुः तदीयौरिति। एते हि समर्पणेन तदीयाः। स्वकीयानां सर्वं चिन्तनं भगवत एव करणीयम्। अतो भगवदीयौरिपं तदुक्तभावनं कार्यम्। एतेनानन्यशरणान् ज्ञात्वा पुष्टावनुग्रहे भगवान् बाधकेषु सत्स्विप नैव विलम्बयेत्, फलं दद्यादेव। ननु चित्तजानां गुणानां क्षोभे विचारे क्रियमाणेपि प्रतिबन्धो भवेदेव तदा यत्कार्य तदाहुः गुणोति। सत्त्वादिगुणेषु क्षुभ्यमाणेष्विप भगवत्कृतः प्रतिबन्ध एव कारणमिति द्रष्टव्यम्। तदापि भगवदिच्छाविचारणमेवोपायो नान्यः। मम मतेरत्रेव पर्यवसानम् सर्वमन्यन्मनोप्रम इति पूर्वमुक्तत्वात्। अत्रास्मिन्वषये काचित्कुमुष्टिः कुबुद्धिमुक्तिः भगवत्कृतप्रतिबन्धस्य निवारणे अन्योप्युपायोस्त्येतद्रपा मनसि जायेत तदा सापि प्रमरूपे वितिज्ञेयम्। एतेनानन्यभावनपूर्वकं भगवदीयैः स्थेयम्॥ ६॥ ६॥ ॥॥

इतिश्रीसेवाफलविवृतिव्याख्यानं समाप्तम्॥

# सेवाफलम्।

# लाल्मट्टोपनामश्रीबालकृष्णदीक्षितविरचितिटपणीसमेतम्।

श्रीराधावदनेन्दुश्रीपानमत्त्रचकोरकम् । गोवर्धनधरं वन्दे वजराजिकशोरकम् ॥ १॥ श्रीमदाचार्यवर्यश्रीविष्ठलेशकृपावलात् । सेवाफलस्य विवृतेर्विवृतिं वितनोम्यहम् ॥ २॥

## यादशी सेवना प्रोक्ता तिसदौ फलमुच्यते।

सेवायां फलत्रयमिति । सेवायां सिद्धायां सत्यामित्यर्थः । मूले याद्दरी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यत इत्यत्र सिद्धावितिकथनात् सिद्धसैव सर्वत्र फलसाधकत्वात् । तथा च याद्दशी सेवना तृतीयस्कन्धे देवहूर्ति प्रति कपिलदेवेन 'देवानां गुणिलंगानामानुश्रविककर्मणाम् । सत्त्व एवैकमनसो वृत्तिः स्वामाविकी तु या ॥ अनिमित्ता भागवती भक्तिः सिद्धेर्गरीयसी'त्यनेन भक्तिशब्देनोक्ता, तस्याः सिद्धौ मुख्यमध्यमहीना-धिकारभेदेन फलत्रयं ज्ञेयम् । तदेव फलन्नयमाहुः अलौकिकसामध्ये सायुज्यं सेवौपियकदेहो वैकुण्ठादिष्विति । अलौकिकसामध्ये तु साक्षात् श्रीवृन्दा-वनादौ श्रीकृष्णस्वरूपदर्शनस्पर्शनादिकृतिक्षमत्वम् । 'पश्यन्ति ते मे रुचिरावतंसप्रसन्न-वक्रारुणलोचनानि । रूपाणि दिव्यानि वरप्रदानि साकं वाचं स्पृहणीयां वदन्ती'तिवाक्या-दिह 'पश्यन्ति त' इति तच्छब्देन 'नैकात्मतां मे स्पृहयन्ति केचिन्मत्पादसेवाभिरता मदीहाः' इति पूर्विश्लोके उक्ता मोक्षाभिलाषिणो गृह्यन्ते । तेषां मोक्षान्तपुमर्थानभिलाषात् खतन्नसेवैकाकांक्षया अलौकिकसामध्ये भवति । तेषां पूर्वोक्तभत्तया प्राकृतिलंगश्ररीरं न्दयति । 'जरयत्याशु या कोश'मितिवाक्यात् । ततो ठिंगशरीरनाशे सित भगवदर्शनाय-भावे प्रसक्ते सायुज्ययोग्यतायां यदि भगवान् कृपयति तदा दिव्यान्यलौकिकेन्द्रियाणि सम्पादयति, ततस्तैर्भगवद्दत्तैरप्राकृतेन्द्रियैः 'पश्यन्ति ते मे 'इति श्लोकोक्तं दर्शनादि सिध्यति । तदेतदुक्तं मूले ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः॥१॥

अर्थस्तु अल्गैकिकस्येंन्द्रियवर्गस्य दाने भगवता कृते सित आद्यः 'पश्यन्ती'-त्यादिश्लोकत्रयोक्तेषु त्रिषु फलेषु प्रथमो मनोरथो भगवदर्शनादिविषयकः सिध्येत्, फलपर्यवसायी भवतीति भगवदर्शनादेः परमफलत्वम् । 'अक्षण्वतां फलमिद'मितिश्रुति-

रूपगोपिकावाक्यात् । अक्षण्वतामिन्द्रियवतामित्यर्थः । तस्मादलौिककेन्द्रियदानं भग-वत्कर्तृकमपेक्षितम्, अन्यथा पूर्वोक्तभक्तया 'जरयत्याशु या कोश'मितिवाक्याहिंगशरीरभंगे दर्शनादिकं न सिध्येदिति भावः । न च मास्तु दर्शनादि, सायुज्यमेवास्त्वितिवाच्यम्। 'नैकात्मतां मे स्पृहयन्ति केचि'दितिवाक्येन तेषां तदनभिलाषात् । इह एकात्मतां 星 स्पृहयन्ति, अपि तु दर्शनादिकमेव स्पृहयन्तीत्यर्थादायाति । 'मत्पादसेवाभिरता' इति वाक्यात्। अत एव मूले स्ष्रहापदपर्यायः मनोरथशब्दः उक्तः। अत एव वृत्रासुरेणोक्तं 'न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा समक्षस त्वा विरहय्य कांक्षे ' इति । अर्थस्तु अपुनर्भवं मोक्ष-मि त्वां विरहय्य न कांक्षे अपि तु त्वामेव फलत्वेन कांक्ष इति । एतदेव श्रीव्रजसुन्दरी-भिरुक्तं 'अक्षण्वतां फलमिदं न परं विदाम' इति । परो मोक्षः सायुज्यादिरिति सुबोधिन्यां न्याख्यातं च । अत इन्द्रियवतामिदमेव रसात्मकं पुरुषोत्तमस्वरूपमेव फलम् । ' भगवता सह संठापो दर्शनं मिलितस्य चे'ति सुबोधिन्यां सर्वेन्द्रियभोग्यत्वेन कथनात् । अत एवाक्षण्वतामित्यस्य सुवोधिन्या मात्मलाभान्न परं विद्यते 'तिश्चतेमीक्षस्यैव पुरुषोत्तम-सिरूपमेव फलम्, तद्रहितानां तु मोक्ष एव फलिमिति व्यवस्थापितम् । पुष्टिभक्तास्तु भगवइत्तेन्द्रियाणि लब्ब्वा सकलेन्द्रियैः रसात्मकं खरूपमनुभवन्ति । न ह्येतादृक्त्वं सायु-ज्यादाविति । 'ब्रह्मानन्दे प्रविष्टानामात्मनैव सुखप्रमा संघातस्य विलीनत्वा'दितिनिबन्धात्। अत एव 'दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जना' इत्यनेन सालोक्यादीनामग्रहण-मुक्तम् । न च मोक्षसुखाज्ञानान्न गृह्णन्तीतिवाच्यम् । 'मत्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादि-चतुष्टयम् । नेच्छन्ति सेवया पूर्णाः कुतोन्यत्कालविष्ठुत'मितिवाक्ये सेवया पूर्णा इत्युक्तया तेषां भगवता सभाजनात्, अन्यथा अज्ञत्वान्न गृह्णन्तीति भगवान् तेषां निन्दामेव कुर्यान्न स्तुतिम् । अतो ज्ञायते भगवत्सेवायां मोक्षादप्यधिकरसोस्तीति । 'मधुद्विद्रसेवानुरक्तमनसाम-भवोपि फल्गु'रिति वाक्याच । अतः फलदशायामाधिदैविकवृन्दावनादौ या फलरूपा भगवत्सेवा सा मोक्षादप्युत्कृष्टा । अतः सा भगवता परमानुग्रहभाजनाय तादशाधिकारिणे पुष्टिभक्ताय दीयते, न तु सर्वेभ्यः भक्तेभ्य इति ज्ञेयम्। 'अस्त्वेवमंग भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति कर्हिचित्स्म न मक्तियोग'मिति शुकवाक्यात्। इह मक्तियोगमित्यस्य फलक्षपपुष्टिभंक्तियोगमिलयों ज्ञेयः। एतस्मिन् स्रोके मुक्तिं ददाति भक्तिं न ददाती-त्युत्तया भगवत्कर्तृकदानं विना तादशी मिक्तर्न प्राप्यत इत्युक्तं मवति । अत एवात्रापि मूले अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथ इलनेन दानमेवोक्तम्।

तथा च सिद्धमेतत् । अलौकिकसामर्थ्यस्पं फलं पुष्टिमार्गीयसेवायामेव,फल-द्वयं तु मर्यादाभक्तानाम् । ननु तृतीयस्कन्धे कपिलवाक्ये 'देवानां गुणिलिंगाना'मित्यत्र भक्तेरुक्षणमुक्त्वा 'पत्रयन्ति ते मे' इत्यादिना भक्तिफलत्वेन फलत्रयमुक्तम् । तत् कथ-

१ पृष्टियोगमिति पाठः ।

मुच्यते सेवायां फल्क्र्यमिति चेत्। न। भक्तिशब्देन सेवाया एवाभिधानात्। भज सेवायामितिधात्वर्धात्। 'ठक्षणं भक्तियोगस्य निर्गणस्य द्युदाहृतम्,' 'अहैतुक्यव्यविहृता या भक्तिः पुरुषोत्तमे,' 'सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारू प्यैकत्वमप्युतः। दीयमानं न गृह्यन्ति विना मत्सेवनं जनाः' 'स एव भक्तियोगाख्य आत्यन्तिक उदाहृत' इत्यत्रादौ भक्तिपद-मुक्त्वा, मध्ये सेवनपदं पठित्वा अग्रे स एव भक्तियोगाख्य इति भक्तिपदमुक्तम्। अतोपि श्रायते भक्तिशब्देन सेवैवः। 'देवानां गुणिलंगाना'मितिलक्षणमुक्त्वा 'नैकात्मतां मे स्पृह्यन्ति केचिन्मत्पादसेवाभिरता मदीहा' इत्यत्र 'सेवाभिरता' इत्यनेन सेवैवाभिहिता, अतोपि भक्तिशब्देन सेवैवः। तदुक्तं निबन्धे सर्वनिर्णये, 'भक्तिशब्दस्य धात्वर्थः सेवा प्रत्यार्थः प्रेमे'ति। तथा च प्रेमसेवा भक्तिशब्दार्थः। इयमेव प्रेमसेवा मानसी सेवेत्युच्यते प्रत्यार्थः प्रेमे'ति। तथा च प्रेमसेवा भक्तिशब्दार्थः। इयमेव प्रेमसेवा मानसी सेवेत्युच्यते 'चतस्तत्प्रवणं सेवे'ति सिद्धान्तमुक्तावल्यां मनोवृत्तेः सेवात्वकथनादत्रापि 'मनसो वृत्तिः स्वामाविकी तु ये'त्यनेन मनोवृत्तेर्भक्तित्वकथनात्। अतो 'याद्यी सेवना प्रोक्तिन्यामाविकी तु ये'त्यनेन मनोवृत्तेर्भक्तित्वकथनात्। अतो 'याद्यी सेवना प्रोक्तिन्यामाविकी तु ये'त्यनेन मनसी सेवोच्यते। तस्याः सिद्धी अल्लोकिकसामध्येरूपं सविनिर्भावति, तस्यास्तारतम्ये गौणं फलद्धयमुक्तम्। अतो भक्तिशब्देन मुल्यतया मानसी सेवाभिधीयते।

इदं त्ववधेयम् । 'देवानां गुणिलंगाना'मिति भक्तेः खरूपलक्षणमुक्त्वा, 'नैकात्मतां मे स्पृह्यन्ति केचिन्मत्पादसेवाभिरतामदीहा' इस्येन भक्तेः कार्यलक्षणमुक्तम् ।
तथा च मोक्षान्तपुमर्थस्पृहाराहित्यसम्पादकत्वं ताद्यभक्तित्वमिति भक्तेः कार्यलक्षणम् ।
तथा च मोक्षान्तपुमर्थस्पृहाराहित्यसम्पादकत्वं ताद्यभक्तित्वमिति भक्तेः कार्यलक्षणम् ।
एवं सर्ति सर्वपुमर्थान् भक्ता न स्पृह्यन्तीत्युक्ते भगवत्स्वरूपमात्रं स्पृह्यन्तीति सिध्यति ।
एवं सकलपुरुषार्थाभिलावश्चन्ये पुरुषोत्तमस्करूपमात्रफलाभिलाविणि भक्ते परमानुग्रहएवं सकलपुरुषार्थाभिलावश्चन्ये पुरुषोत्तमस्करूपमात्रफलाभिलाविणि भक्ते परमानुग्रहएवं सकलपुरुषार्थाभिलावश्चन्ये पुरुषोत्तमस्करूपमात्रफलाभिलाविणि भक्ते परमानुग्रहएवं सकलपुरुषार्थाभिलावश्चन्ये तत्तित्वक्तम् । अल्वौकिकस्य दाने हि चाद्यः
परवशो भगवान् स्वरूपात्मकफलप्राप्तयो भवति । तदेतदुक्तम् । अल्वौकिकस्य दाने हि चाद्यः
सिध्येन्मनोरथः इति मूले, अल्वौकिकसामध्यीमित्यनेन टीकायां विवृतं च । ननु
तृतीयस्कन्ये अलौकिकविग्रहप्राप्तिनोक्तिति कथमत्राचार्यैरलौकिकसामध्ये फलत्वेनोक्तम् ।
तृतीयस्कन्ये अलौकिकविग्रहप्राप्तिनोक्तिति कथमत्राचार्यैरलौकिकसामध्ये फलत्वेनोक्तम् ।
त्वान भगवहर्शनादीनां फलत्वेनोक्तित्र मानम् । अन्यथा ताद्दशमलौकिकसंघातं विना
'पश्यन्ति ते म' इत्यत्रोक्ता दर्शनाद्यक्तिविक्ष्येत । लौकिकेन्द्रियवर्गस्य निवृत्तत्वात् ।
'जरयत्याशु या कोशं निगीर्णमनलो यथे'तिवाक्यात्। अतो दर्शनाद्यन्यशानुपपत्या अलौकिकदेहेन्द्रियप्राप्तिराक्षिप्यते । सर्वतो बलवती ह्यन्यथानुपपत्तिः । तथा च सिद्धमलौकिकसामर्थ्यरूपमुत्तमं फलमुत्तमानाम् ॥ १॥

एवमुत्तमाधिकारिणामुत्तमफलमुक्त्वा मध्यमाधिकारिणां फलमाहुः सायुज्यमिति। 'मद्गक्ति लभते परां' 'भक्तया मामभिजानाती'त्युक्त्वा 'विशते तदनन्तर'मित्यत्रोक्तं सायु- ज्यमित्सर्थः । इदं मध्यमं फलम्, अलौकिकसामर्थ्यापेक्षया हीनम्, सेवौपयिकदेहापेक्षयो-त्तमम् । अतो मध्यमम् । अलौकिकेन्द्रियवर्गस्य दानसापेक्षत्वान्मध्यमानां तदलाभे सायुज्यं भवति । तदुक्तं मूले, फलं चेति ।

#### फलं वा द्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

फलशन्देन सायुज्यम् । साधारणमर्यादया सर्वेषां भक्तिमतां तत्प्राप्तेः । 'हतात्मनो हतप्राणांश्व भक्तिरनिच्छतो मे गतिमण्वीं प्रयुंक्त' इति नृतीयस्कन्धवाक्यात् । न चात्र वाक्ये 'अनिच्छत' इतिपदेन मोक्षेच्छाशून्यानां पुष्टिभक्तानां प्रहणात्तेषामेव सायुज्य-लाभोक्तीतिवाच्यम्। मोक्षस्पृहयैव तैर्भगवद्भक्तेः कृतत्वात्। अनिच्छाकथनं तु भक्तिमहिम्ना कदाचितादशभावोदयात् । न ह्ययं भावस्तेषां सार्वेदिकः । अतो भगवति प्रेमाप्येतेषां सोपाधिः । मोक्षदानृत्वेन भगवित जातत्वात् । अत एतेषां सायुज्यप्राप्तिर्भविति । एतच नृतीयाध्यायभाष्ये स्फुटम् । पूर्वोक्तालौकिकसामध्येक्तप्रकाधिकारिणां तु भगवित निरुपाधिकं प्रेम। सायुज्यादिपुमर्थस्य स्पृहाराहित्येनैवोत्पन्नत्वात् । अतो भगवत्स्वकृत्यस्य सकलेन्द्रयाखाद्यत्वेन तेषामपेक्षितत्वादलौकिकसंघातं दत्वा सर्वेन्द्रियाखाद्यो भवित, येषां मोक्षदानृत्वेन सोपाधिकं हरौ प्रेम तेषां सायुज्यमितिविवेकः ।

एवं मध्यमानां फलमुक्त्वा हीनानां फलमाहुः सेवौपियकदेहो चेति । व्यापि-वैकुण्ठादौ पार्षदादिदेहप्राप्तिरित्यर्थः । 'अथो विभूतिं मम मायाविनस्तामैश्वर्यम<mark>ष्टांगमनु-</mark> प्रवृत्तम् । श्रियं भागवतीं वा स्पृह्यन्ति भद्यां परस्य मे तेश्चवते तु लोके' इतिकपिलवाक्यात् । एतदाभासे 'सालोक्यादिरूपं फलमाहे'ति सुवोधिन्यामुक्तत्वात् ।

अत्र केचिद्वैकुण्ठशन्देन व्यापिवैकुण्ठेतरवैकुण्ठानां ग्रहणमिति वदन्ति । तन्न । 'व्यापिवैकुण्ठे सर्वमैश्वर्यादिकमश्रुवत इत्यर्थ' इति सुनोधिन्यामुक्तत्वात् । न चालौकिक-सामर्थ्ये मुख्यफले तादशविग्रहप्राप्तिरुक्ता, एवं तृतीयेपि सेवौपियकदेहस्याप्राकृतस्य प्राप्ति-रुच्यते, अतः प्रथमतृतीययोः साम्यमापिततिमिति वाच्यम् । प्रथमफले भगवतः सर्वेन्द्रिय-भोग्यत्वेन तद्भोगानुगुणदेहलाभः, तृतीये तु सेवामात्रयोग्यदेहलाभ इति विशेषवैलक्षण्यात्।

इदमत्र ज्ञेयम् । अलौकिकसामर्थ्यरूपं फलं व्यापिवैकुण्ठान्तर्वातिनि आधिदैविके वृन्दावनवृहद्वनादौ प्राप्यते । 'पश्यन्ति ते मे रुचिरावतंसे'त्यस्य व्याख्याने वृन्दावनादौ भगवत्साक्षात्कारो भवतीति सुवोधिन्यामुक्तत्वानमूले अधिकारशब्देन सेवौपयिकदेहो गृद्धते, तादशदेहस्य सेवाधिकाररूपत्वात् ।

एवं फलत्रयमुक्तम् । तत्रालौकिकसामर्थ्यक्त्पं फलं पृष्टिभक्तानाम् । सायुज्यं सेवौ-पियकदेहो मर्यादाभक्तानाम् । अत एव नवमनिवन्धे 'देहभावे दृढे तु स्याद्धक्तानां कृष्णदासता । सायुज्यं वान्यथा तस्मिन् गंगातीरे न संशय' इत्यनेन गंगासेवातः सायुज्य-सवौपियकदेहप्राप्तिरुक्ता । सिद्धान्तमुक्तावल्यां 'मर्यादास्थस्तु गंगायां श्रीभागवततत्पर' इत्यनेन मर्यादास्थस्य तु गंगासेवनमुक्तम् । अत एव 'मर्यादामिक्तमार्गस्य काष्ठा गंगा परा मते'ित निबन्धे उक्तम् । अत एव मर्यादामक्तेः सायुज्यादिफलम् । पृष्टिमक्तेस्तु नित्यलीलाप्रवेशरूपं फलमिति स्पष्टमेव तृतीयचतुर्थाच्यायभाष्ये निरूपितमिति दिक् ।

न कालोत्र नियामकः । अत्र फलत्रयेपि कालो न नियामकः । फलत्रयं कालपरिच्छेद्यं न भवतीत्यर्थः । 'न किंदिन्सत्पराः शान्तरूपे नक्ष्यन्ति नो निमिधो लेढि हेति'रिति किपलवाक्यात्, 'मत्परा न नंक्ष्यन्ती'त्युक्तया मत्परशब्देन फलत्रयप्राप्तानां ग्रहणात् ॥ १॥ ॥

कार्यमात्रप्रतिबन्धकामावत्वेन कारणतास्त्रीकारात् सेवासिज्झर्यं सेवाप्रतिबन्धा दूरी-

कर्तव्या इति तदर्थं प्रतिबन्धकान्निरूपयन्ति ।

उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्तु बाधकम् ॥ २ ॥ बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम् ।

सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम्, उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा। उद्देगो भगवत्सेवासमये चित्तक्केशप्रदश्चाञ्चल्यविशेषः । स च भगवत्सेवां प्रतिवधाति । भोगः सुखसाधकतया विषयासक्तिसम्पादकत्वेन भगवदासक्तिविरोधात् सेवाविरोधी । एतत्प्रति-वन्धकद्वयं दुःखसुखसाधकं प्रतिबन्धरूपम् । 'प्रतिबन्धकं तूदासीनं दुःखसुखे प्रयन्छ-ती'त्यस्य न नामान्तरेण निर्देशः, किन्तु प्रतिबन्धश्रब्दवाच्यतैव । 'कायेन वाचा मनसेन्द्रियेर्वा बुद्धात्मना वानुसृतस्वभावा'दित्यत्र वाड्यनसोविशिष्टकार्यमादाय इन्द्रिये-भ्यः पृथक्तया गणनात् । एवमुद्रेगभोगयोरिष दुःखसुखप्रदत्वेन विशिष्टत्वात् पृथङ्-निर्देशः । अन्यथा प्रतिबन्धकशन्देनैव उद्देगभोगयोर्प्रहणसम्भवात् पृथङ्नामनिर्देशो व्यर्थः स्यात् । ऋषाणामिति । उद्वेगप्रतिबन्धभोगानां यानि साधनानि हेतवस्तेषां परित्यागः कर्तव्यः । साधनपरित्यागे प्रतिबन्धानामतुत्पत्तेः । मूले बाधकानां परित्याग इत्यस्य तेषां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति व्याख्यानं टीकायाम्। प्रतिवन्धकेषु भोगशब्देन लौकिको भोगो ग्राह्यो न त्वलौकिक इत्याहुः ब्रिविध इत्यारभ्य लौकिकस्त्याज्य एवेति व्याख्यानं टीकायाम् । मूलार्थस्तु भोगे लौकिकालौकिकभोगे एकं लौकिकभोगात्मकं परं प्रतिबन्धक-मिति । तत्राद्य इति । साधारणप्रतिबन्धभगवत्कृतप्रतिबन्धयोर्मध्ये आद्यः साधारणप्रति-वन्ध् इत्यर्थः । तस्य स्वरूपं तु सुखदुःखाजनकत्वेन सेवाप्रतिबन्धकत्वम् । यथा सेवा-समये उदासीनेन वागादिव्यवहारः क्रियते स सेवां प्रतिवधाति, उद्देगभोगी तु दुःखसुख-जनकौ, सेवाप्रतिवन्धकाविति विवेकः । वुद्ध्या त्याज्य इति । चातुर्वेणत्यर्थः । तथा च व्यवहारचातुर्थेण सेवानवसरे ठौकिकं कार्य तथा कर्तव्यं यथा सेवावसरे तादृशं वागादि-व्यवहारकार्यमेव न पतेदित्यर्थः । अथवा साधारणप्रतिबन्धो वेदनिन्दारूपः पापरूपश्च । स तु बुद्धा साज्यः, बुद्धिपूर्वकं तस सागः कर्तव्य इसर्यः । अलौकिक भोगस्त्वित भगवत्सेवार्थं मुखदुर्वासनादिदोषनिवृत्तये ताम्बूलभक्षणादिरूपः, भगवद्गामित्वादलौकिकः 'मन्निष्टं निर्गुणं स्मृत'मितिवाक्यात् । 'कायेन वाचा मनसेन्द्रियैर्वा' इति श्लोके भगवद् कृतस्य दन्तरावनादेरिप भगवद्धर्मत्वस्य नवयोगिप्रसंगे कविनोक्तत्वात् । 'धर्मान् भाग वतान् त्रूते'ति प्रश्नोपक्रमात् । श्रीमत्प्रभुचरणैः स्वतन्त्रे तथा व्याख्यानाच । फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीति । साधनत्वेन प्रविश्वतीत्यर्थः । अलौकिकसामध्येरूप फलसाधको भवतीति यावत् । अतोयमलौकिकभोगो न त्याज्यः । तदुक्तं मूले ।

## निष्पत्युहं महान् भोगः प्रथमे विद्याते सदा।

अर्थस्तु महान् भोगः पूज्यो भोगो भगवत्सेवार्थमंगरागलेपादि रूपः निष्प्रत्यह निर्विद्यं यथा स्यात्त्रया प्रथमेऽलौकिकसामर्थ्यरूपे फले प्रविश्वति, तत्फलसाधको भवतीनि यावत् । साधारणप्रतिबन्धस्य बुद्ध्या त्याज्य इत्यनेन निवृत्त्युपाय उक्तः ॥२॥३॥

एवं भैगवत्कृतप्रतिबन्धकस्यापि निवृत्त्युपायो वक्तव्य इत्याशंक्य नास्य कश्चिन्निवृत्त्व पाय इलाहुः भगवत्कृतश्चेदिलारभ्य विवेक इलन्तेन । तदा भगवान फलं व दास्यतीति । सेवाफलं मुक्तिरूपं न दास्यतीत्यर्थः । तदान्यसेवापीति । मुक्तिप्रास्यर्भ मन्यस तीर्थादेरित्यर्थः । तत्र हेतुः । तदाऽसुरोयमिति । आसुरस्य तु 'निबन्धायासुर मते'ति भगवद्वाक्यात् तस्य मुक्तिने भवतीति तीर्थादिसेवापि व्यर्थेति भावः । तदुक्तं मूले

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिन हीति।

नतु यस्य भगवत्कृतः प्रतिबन्धः स आसुरः, तस्य सर्वथा मुक्तिनीस्तीति निरूपितम्, ति फलाशाराहित्यजनितक्केशः स्यात्, तत्क्केशनिवृत्तिः कथं स्यादित्याशंक्य क्केशनिवृत्त्युपायमाहु तदा ज्ञानमार्गेणेति । येनाहमुत्पादितः तेन परमेश्वरेण यद्विचारितं तथैव भविष्यतीति मया दुःखं त्याज्यमित्यादिज्ञानरूपेण साधनेन नैश्चिन्त्येन स्थेयमित्यर्थः । तदुक्तं मूले ।

## यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम्।

साधनमिति शोकाभावसाधनमित्यर्थः । एवं साधारणप्रतिवन्धो बुद्ध्या त्याज्य इत्युक्त्वा भगवत्कृतप्रतिबन्धस्याशक्यत्यागत्वात् तज्जन्यशोकनिष्टत्तये ज्ञानमार्गेण स्थेय-मित्युक्तम् ॥ ४॥

अतः परं मोगरू पप्रतिबन्धनिवृत्त्युपायमाहुः साधारणो भोगः कथमित्यारभ्य त्याज्य इसन्तेन । भोगस्य सुखहेतुत्वेन त्याज्यत्वं न मनस्यायातीत्याशंक्याहुः । सविब्रोल्पोघातकः स्यादिति।

सविव्यत्वादल्पत्वाद्वोगस्य त्याज्यत्वम् । मोगस्य सविव्यत्वमल्पत्वं च मुहुर्मुहुर्विचार्य त्यागः कार्य इति भावः । साधारणप्रतिबन्धस्य तु धातकत्वात्त्याज्यत्वम् । साधारण-

९ असाधारणप्रतिबन्धस्यापीत्यपि पाठः ।

प्रतिबन्धश्च वेदिनिन्दारूपः पापरूपश्च । स च महादोषरूपत्वात् सेवांसिद्धेर्घातको मवित । अत एव वेदिनिन्दायाः पापानां च जन्मान्तरसम्पादकत्वं निबन्धे सेवाप्रकरणे उक्तम् । 'अन्नापि वेदिनिन्दायामधर्मकरणात्तथा । नरके न भवेत् पातः किन्तु हीनेषु जायत' इति । एतस्य सर्वेषु सेवाधिकारिषु सम्भवात् साधारणत्वम् , सकलसत्कार्यमात्र-प्रतिबन्धकत्वाच साधारणत्वम् । भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तु असुरमात्रविषयकत्वादसाधारण इति विशेषो ज्ञेयः । एतौ सदा प्रतिबन्धकाविति । लौकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धौ सदा सेवाप्रतिबन्धकौ । लौकिकभोगस्य वेदिनिन्दारूपपापरूपसाधारणप्रतिबन्धस्य च सर्वदा सम्भवात् सर्वदा प्रतिबन्धकत्वमित्यर्थः । तदुक्तं मूले ।

बलादेतौ सदा मतौ।

सदा प्रतिबन्धको मतावित्यर्थः । भगवत्कृतप्रतिबन्धस्याशक्यत्यागत्वादिनवार्य-त्वेन आसुरजीवस्य सेवाफलाभाव इति निरूप्य तत्कृतशोकनिवृत्तये ज्ञानमार्गेण स्थितिः कार्येति पूर्व निरूपितम् ।

अतःपरं येन ज्ञानसार्गोपि नाश्रयितुं शक्यस्तस्यासुरस्य चित्तस्वास्थ्यप्रकारमाहुः ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽभावार्थमाहेति । यसासुरस्य ज्ञानस्थित्यभावस्तस्य चिन्ताऽभावसम्पादनार्थमित्यर्थः । द्वितीय इतीति । भगवत्कृतप्रतिबन्ध इत्यर्थः ।

## द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

अर्थस्तु प्रतिबन्धयोर्भध्ये द्वितीये भगवत्कृतप्रतिबन्धे चिन्ता न कर्तव्या। तत्र हेतुः। संसारनिश्चयादिति। मम संसार एव फठं परमेश्वरेण विचारितं न मुक्तिः। अत आरीव न रक्षणीया। 'निबन्धायासुरी मता' इति वाक्यात्। एवं च चिन्तापि न कार्येति। एवं प्रकारेण स्वास्थ्यं मनसि सम्पादनीयमितिभावः।

एवमासुरस्य भेदद्वयम् । तत्र 'ज्ञानमार्गेण स्थातव्य'मित्येकः प्रकारः पूर्व टीकाया-मुक्तः । मूले अकर्तव्यं भगवत इत्यारभ्य विवेकः साधनं मतमित्यन्तेनोक्तः । द्वितीयप्रकारस्तु 'ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽमावार्थमाहे'त्यनेन टीकायामुक्तः । मूले द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयादित्यनेनोक्तः । एवं द्विविधस्याप्यासुरस्य सेवाफलाभावो निरूपितः, शोकाभावप्रकारश्चोक्तः ॥ ५॥

अतः परमुद्रेगरूपप्रतिबन्धे किं कार्यमित्याकांक्षायामाहुः न त्वाचे दातृता नास्तीति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्।

आचे त्रिषु बाधकेषु आद्ये उद्देगरूपे प्रतिबन्धे तु चिन्ता न त्याज्येति पूर्वस्थाभ्यां

<sup>ा</sup> तेनांसिद्धेरिति पाठः ।

चिन्तापदत्याज्यपदाम्यामन्वयः । तथा चोद्वेगक्रपप्रतिबन्धस्य निवारियतुं शक्यत्वेन तिन्ति चृत्युपायचिन्तां कृत्वा उद्वेगो निवर्तनीय इत्यर्थः । असाध्ये हि चिन्तात्यागो विधयः । 'तस्मादपिहार्येथें न त्वं शोचितुमईसी'ति वाक्यात् । साध्ये तु चिन्ता रक्षणीयेव । यधुद्वेगक्रपप्रतिवन्धनिवृत्तिनं स्यातदा किं स्यादित्याकांक्षायामाहुः । आद्यप्तक्षामाव इति आद्येन फलाभाव इति तृतीयातत्पुरुषः । आद्यश्चरेन प्रतिवन्धेषु आद्य उद्वेगक्रपस्तेन कृते फलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति, भगवान् सेवाफलं न दास्यतीत्यर्थः । तत्र हेतुः । तदा सेवा नाधिदैविकीत्युक्तं भवित । 'मनसो वृत्तिः स्वाभाविकी तु या । अनिमित्ता भागवती भित्तर्भृत्तेगरीयसी'ति तृतीयस्कन्धे किपलवाक्यात् सेवाया भगवत्यरमनोवृत्तिक्रपत्वेन तत्र चित्तस्थैर्यस्यापेक्षणादुद्वेगे च चित्तस्थैर्यनाशात् सेवाया आधिदैविकीत्वं न स्यात्, अत उद्वेगनिवृत्तिः कर्तव्येति तात्पर्यम् । पूर्वं अयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्तं टीकायाम्, बाधकानां परित्याग इत्युक्तं स्ले । तत्रश्चोद्वेगत्यागः प्रतिबन्धत्यागो भोगत्यागश्चेति त्याग्रयमनुमतं भवित । तेषु तृतीयस्य भोगत्यागस्थोपायमाहुः भोगाभावस्तदैवत्यादिना । मूले तृतीये बाधकं यहिनत्युक्तम् । अर्थस्तु तृतीये भोगत्यागे गृहं बाधकम् । गृहस्थस्य सर्वात्सना मोगत्यागासम्भवदिति ।

#### अवर्थेयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोश्रमः।

अर्थस्तु इयमुद्देगादिप्रतिवन्धकत्रयी अवश्या खवश्या न भवति । अतः सद् भाव्या विचारणीया, एतत्प्रतिवन्धकत्रय्याः साधनपरित्यागो विचार्यः । एतत्प्रति-बन्धकत्रयात् सावधानतया स्थेयमिति तात्पर्यम् । ननु तर्हि प्रतिवन्धकत्रयसम्भवात् सोपायं सेवामार्गं त्यक्त्वा ज्ञानादिमार्गं एवानुष्ठेय इत्याशंकामपनुदन्तो ज्ञानादिमार्गेण सेवासाध्यं फलं न भवतीत्याद्धः सर्वसन्यन्मनोभ्रम इति । सेवातिरिक्तज्ञानादिक्तपं साधनं तु न सेवासाध्यफलसाधकम् । अतोत्र पूर्वनिक्तपितफलत्रयाकांक्षिभिरन्यत्साधनं कार्यमितिज्ञानं भ्रममात्रमित्यर्थः ॥ ६॥

नतु पुष्टिमार्गीयस्य भगवद्नुग्रहृपात्रस्य भगवत्पुष्टिस्वभावात् सेवाफलं सर्वथा भवि-ष्यत्येव प्रतिवन्धकत्रयी त्वप्रयोजिकेति किमर्थं तद्विचारः कर्तव्य इत्याशंक्य तादृशस्यापि एतत्प्रतिवन्धकत्रयी विचारणीयैवंत्याहुः तदीयैरपि तत्कार्यमिति ।

## तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टी नैव विलम्बयेत्।

तदीयैः पुष्टिमार्गियेरिष तन्कार्यम् । प्रतिबन्धकत्रयीभावनं कार्यम् । किमर्थं कार्य-मित्याकांक्षायामाहुः पुष्टौ नैव विलम्बयेत् । यद्यपि पुष्टौ फलाभावो नास्ति, तथापि फलविलम्बस्तु प्रतिबन्धकत्रयेण भवेदतः पुष्टौ पुष्टिमार्गे न विलम्बयेद्विलम्बं न कार- येत्, प्रतिबन्धकत्रयादसावधानश्चेत् स्यात्तदा विलम्बो भवेत्, अतः प्रतिबन्धकत्रयीभावनं मुहुर्मुहुः कृत्वा त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तन्यः । सोपि शीघ्रमेव, न विलम्बेन । एत-द्विलम्बे फलविलम्बो भवेदितिभावः ।

ननु प्रतिवन्धकत्रयसाधनपरित्यागेपि सर्वत्र गीताभागवतादौ प्रकृतिगुणानां सत्त्वरजस्तमसां प्रावल्यस्योक्तत्वात्तरक्षोभकृतः सेवाप्रतिवन्धो भवेत्तदर्थं किं कर्तव्य-

मित्याकांक्षायामाहुः गुणक्षो भेपीति।

#### गुणक्षो भेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणानां क्षोभिष एतदेव मदुक्तमेव द्रष्टव्यं विचारणीयमिति । एतिद्विचारे साधनपरित्याग एवोपायत्वेन स्फुरेत् । गुणक्षोभसाधनं तु सगुणवस्तुसंगः । सगुणं वस्तु भगवतैकादशे निरूपितं पञ्चविंशाध्याये । एवं सित सगुणवस्तुस्वरूपं ज्ञात्वा तत्संगस्य त्यागः कर्तव्यः । व्यवहारनिर्वाहस्तु 'मन्निष्ठं निर्गुणं स्मृत'मित्यादिवाक्याद्भगवत्सम्बन्धि-पदार्थस्य निर्गुणत्वाद्भगवदुपभुक्तशिष्टपदार्थैः कर्तव्यः । तथा सित गुणक्षोभदोषोपि न मवेदित्यर्थः ॥ ७॥

ननु भगवदीयाः पदार्था निर्गुणाः, तैः सम्बन्धदोषपरिहार उक्तः, स च न सम्भवति, सर्वस्यापि पदार्थस्य गुणत्रयात्मकत्वमितिसां स्यसिद्धान्तादित्याशंक्याहुः ।

### कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पद्येत स वै भ्रमः॥ ७॥ ॥

भगवच्छास्त्रविरुद्धत्वात् सांख्यसिद्धान्तोक्तप्रमेयकथनं कुसृष्टिः । अतस्ताद्दशज्ञानं भ्रम एव । यद्यपि सर्वपदार्थस्य सगुणत्वं, तथापि भगवत्सम्बन्धिपदार्थस्य निर्गुणत्वमेव । भिन्निष्ठं निर्गुणं स्मृतम्' 'मन्निकेतं तु निर्गुणम्' 'निर्गुणं मदपाश्रय' मित्यादिवाक्येभ्य इति भावः ।

सेवां पुष्टिपथप्रोक्तां कारयित्वा नि<mark>जां फलम् ।</mark> ददातु प्रथमं देवो बालकृष्णो मदीश्वरः ॥ १ ॥

इतिश्रीमद्गोवर्धनघरश्रीवल्लभाचार्धवरश्रीविद्वलेश्वरचरणानुचरसेवकेन लाळुभद्दोपनामबालकृष्णदीक्षितेन विरचिता सेवाफलविवृति-टिप्पणी समाप्ता ॥

# सेवाफलम्।

# मठपतिश्रीजयगोपालभट्टकृतविवरणसमेतम् ।

>>>0€°C

बाईबईलसन्मौिल वेणुवादिवशारदम् । दुःखं दलयतादुचैक्षिभंगलितं महः ॥ १ ॥ नत्वा श्रीवछभाचार्यास्तत्सुतान् विडलेश्वरान् । विद्वत्या सिहतं सेवाफलं व्याख्यायते मया ॥ २ ॥ गीताभागवतादावप्युक्तं पण्डितबुद्धिगम् । पृष्टिसेवाफलं ज्ञात्वा विचारे त्वक्षमान् निजान् ॥ ३ ॥ विवोधयिषवश्वजुर्धन्यं सेवाफलाभिधम् । सम्यग्विवरणोपेतं श्रीमदाचार्यपण्डिताः ॥ ४ ॥ सम्यग्विवरणोपेतं श्रीमदाचार्यपण्डिताः ॥ ४ ॥ सजुणाः सप्तमो धर्मी सर्वधर्म्यधिको ज्ञजे । यथा विराजते नित्यं तत्सेवायाः फलं तथा ॥ ५ ॥ सर्वसेवाफलेभ्योत्र ज्ञायतामधिकं पुनः । इति ज्ञापयितुं सार्धसप्तपद्यीनंक्षितम् ॥ ६ ॥

अथ श्रीभगवद्गीताश्रीभागवताणुभाष्यभागवततत्त्वप्रदीपस्रबोधिन्यादिसमाकलना-समर्थैः कैश्चिदतिक्रुपाभाजनैः स्वीयभगवदीयैः पृष्टाः श्रीवल्लभाचार्यचरणाः स्वमार्गीयसेवाफलं निरूपयन्ति याददी सेवना प्रोक्तित्यादि सार्थपद्येन ।

> यादशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धी फलमुच्यते। अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः॥१॥ फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

एतस विवरणं तु सेवायां फलत्रयमलौकिकसामध्ये सायुज्यं सेवो-पियकदेहो वा वैक्रण्ठादिष्विति । अत्र सेवायामिति तु याददी सेवना प्रोक्ता तित्सद्धाविसेतस विवरणम् । फलत्रयमिति तु फलमुच्यत इसस्य विव-रणम् । अलौकिकसामध्यमिसादि अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्ये-नमनोरथ इसारम्य अधिकारो वेसेतदन्तस च विवरणं बोध्यम् ।

अथ व्याख्या । यादशी 'कृष्णसेवा सदा कार्या मानसी सा परा मता, चेतस्तत्प्रवणं सेवा तत्सिद्धौ तनुवित्तजे 'त्यादिना स्वतनुजस्ववित्तजसेवया प्रेम्णि जाते आसक्तिस्वरूपतत्प्रवणचेतस्त्वरूपा फलरूपा मानसी सेवेति सिद्धान्तमुक्तावल्युक्त-त्रकारा सेवना सेवा मया प्रोक्ता तस्याः सिद्धौ पूर्णत्याविभीवे सित यत्फलं भवति तदु च्यते कथ्यत इत्यर्थः । ननु सिद्धान्तमुक्तावल्यां तु स्वतनुजस्ववित्तज-सेवोत्तरं प्रेमोत्पत्तिः कण्ठरवेण नोक्तिति कथं भवतोच्यत इति चेत्? अत्रोच्यते । 'यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्थात् तथोपायो निरूप्यते, वीजभावे दढे तु स्थात् त्यागाच्छ्रवण-कीर्तना'दित्युपकम्य 'बीजदार्ब्यप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः, अन्यावृत्तो भजे-स्कृष्णं पूज्या श्रवणादिभि'रित्यादिना स्वतनुजस्विनत्तजसाधनरूपसेनामुक्त्वा 'ततः प्रेम तथासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेदि'त्यनेन साधनरूपसेवोत्तरं प्रेमोत्पत्तिरुक्ता, तदनन्तरमासक्तिरुक्ता, तदनन्तरं व्यसनं चोक्तं श्रीमदाचार्यवर्यैभैक्तिवर्धिन्यामिति । एकत्र निर्णीतः शास्त्रार्थोपरत्रापि प्रवर्तत इति न्यायं मनसिकृत्यास्मत्प्रभुभिः सिद्धान्त-मुक्तावलीविवृतावुक्तभेतेन निरुपिध्वसर्वस्वनिवेदनपूर्वकं तत्रैव स्वदेहविनियोगे प्रेम्णि जाते सा भवती'ति मयाप्युक्तमित्यवेहि । तिलंक फलमित्याकांक्षायामिदमिदं फलमिति फलत्रयं विवक्षव आद्यं फलमाहुर्मूले अलीकिकस्य दाने हीति । एतद्विवरणं त्वलीकिकसामध्यमिति । अत्र द्वितीयातत्युरुषस्त्वसम्भव्येव, तृतीयापञ्चमीपष्ठी-तत्युरुषाणां सम्भवित्वेपि क्रिष्टार्थता सम्भवतीत्यठौकिकाय सामर्थ्यमिति चतुर्थीतत्युरुषा-अयणाद होकिके सामर्थ्यमहोकिकसामर्थ्यमिति सप्तमीतत्यु रुषाश्रयणाद्वा अहोकिकविषयक-सामर्थ्यं यावदलौकिकसम्बन्धजनितसुखदुःखानुभवविषयकशक्ततेति यावदित्यर्थो ज्ञेयः। एवं च सित ' निःप्रत्यहो महान्मोगः प्रथमे निश्ते सदे'ित मूले, तथा च 'अलौकिक-भोगस्त फलानां मध्ये प्रथमे प्रविशतीति तद्विवरणे चोक्तो इलौकिकमोगस्य प्रथमफले प्रवेश उपपन्नो भवेत् , तस्याप्यठौकिकपदेन संग्रहात् । कर्मधारयाश्रयणे तु सामर्थ्यमात्र-स्यैवालैकिकत्वात्तदतिरिक्तालौकिकभोगादेरलौकिकसामर्थ्यरूपत्वामावादलौकिकपदेनासंग्र-हादलैकिकसामर्थ्यरूपप्रथमफले प्रवेशोक्तिरसंगता स्यात्। तस्माचतुर्थीतत्पुरुषः सप्तमी-तत्पुरुष एव वात्र साधुतरो न कर्मधारय इति बोध्यम् । यद्वा । न लौकिकमलौकि-कम्, अलौकिकं च तत्सामर्थ्यं चेति कर्मधारय एवास्तु । न च पूर्वोक्तदूषणापत्तिरिति वाच्यम् । अलौकिकमोगस्त्वलौकिकसुखदुःखसाक्षात्कारस्तु फलानां मध्ये प्रथमे फलेऽ-होकिकसामर्थ्येऽधिकरणरूपे प्रविशति प्रविष्टो भवति, तदर्थमेवाहोकिकसामर्थ्यस्य भग-वता दानात्। एवं च न प्वोक्तदूषणापत्तिरिति दिक्। एवं च विवरणे मूलस्थालौकिक-पदस्यालौकिकविषयकसामर्थ्यपरत्वेनालौकिकसामर्थ्यपरत्वेन वा व्याख्यानात् कस्यचि-

विषयकसामर्थ्यरूपसालौकिकसामर्थ्यरूपस्य वा फलस्य दाने वितरणे स आद्यः प्राव मिकः सत्संगादिनेदं प्रथमतयोत्पन्नः प्रियतमभगवत्संगमविषयको भक्तस्य मनोरथः स नि निश्चयेन सिध्येन्मनोरथविषयीभृतपदार्थप्राप्त्या पूर्णी भवेत्, तददाने तु न पूर्णी भवे दिलर्थः । तथा च मनोरथविषयीभृतिष्रयसंगमसाधकं प्राथमिकं फलमलौकिकविषयक सामर्थ्यप्राप्तिरिति बोध्यम् । अल्पः सिध्येन्मनोरथ इति पाठे त्वलौकिकस्या ठौकिकविषयकसामर्थ्यस्याठौकिकसामर्थ्यस्य वा अदाने हि निश्ययेन विष्रयोगोद्रेवे सित कदाचित् कदाचिन्मनिस जायमानत्वादरूपः खल्पो मनोरथः प्रियसंगमविषयक सिध्येदित्यर्थो ज्ञेयः । चकारेणैतद्दान एवान्योपि मनोरथः सिध्येदिति व्याख्येयम् अत्रैवं ज्ञेयम् । प्रथमतो मूलेच्छया 'यमेवे'ति श्रुतेर्निरुपधिरसरूपसपरिकरभगवत्कृपय शुद्धपुष्टिमार्गीयं वरणम्, तदनु सत्संगादिना प्राथमिको भगवत्संगममनोरथः, तद् शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यसंश्रयः, तदनु भगवत्प्राप्तिजनकतिरोहिततापहेशानन्दाविभीवा गुद्धपृष्टिमार्गीयाचार्यकृतं निवेदनम्, ततस्तदुपदिष्टोस्मिन्मार्गे गोपिकानामेव गुरुत्विमि फलप्रकरणीयसिद्धान्ता 'दथ च गोपीभावेन ये भक्ता' इत्याद्यादिपुराणवाक्याच मूलरूप युद्धपुष्टिमार्गाचार्याणां वजभक्तानां यो मावस्तत्सजातीयभावभावनापूर्वकं स्वतनुजस्व वित्तजसाधनरूपसेवाकरणेन दढतरकथाश्रवणादिना वा कस्यचिद्विनैव श्रेमोत्पत्तिं देहपार 'स्वयं समुत्तीर्ये'ति श्लोके 'सदनुप्रहो भवा'नित्युक्तत्वात् प्रेमवदाचार्यस्थभगवदनुप्रहवलेक प्राप्तालौकिकदेहे रसमार्गीयत्वात् पूर्वानुरागमारभ्य सकलप्रेमावस्थाविभीवः । कस्यचित् भगवदिच्छया त्रेमासत्त्यनन्तरमेव पूर्वानुरागजिवरहेणैव व्यसनं विनैव देहपाते प्राप्ता लौकिकदेहे व्यसनाद्यवस्थाविर्भावः । कस्यचित्त्वत्रैव प्राकृतदेहे प्रेम्णि जाते तदप्रास्या पूर्वा नुरागजविरहाविभीवः, ततः स्वसेव्यस्वरूपे वा स्वप्नादौ वातिभाग्येन साक्षादि वा प्रभु दर्शने 'चक्षुःप्रीतिः स्मृता तत्रातीवादरनिरीक्षण'मिति लक्षणानुसाराद्भगवद्विषयकः परमा दरपूर्वकिनिरीक्षणरूपश्रक्षूरागरूपप्रथमप्रेमावस्थाविर्भावः । तत'श्रित्तासंगः प्रियतमे निल चित्तस्य विश्रम' इति लक्षणानुसारात् 'ततः प्रेम तथासक्ति'रित्युक्तत्वात् प्रेमोत्तरोत्पन्ना सक्तिस्वरूपतत्प्रवणचेतस्त्वरूपचित्तासंगरूपद्वितीयप्रेमावस्थाविभीवः । इयमेत्रावस्था सेवा पदवाच्या । ' अथावस्था निरूप्यन्ते रसावस्थानसूचिकाः । वीजांकुरः पलवश्च वृद्धि विंत्तर एव च । अवस्था द्वितयेन स्याचक्षूरागादिषु क्रमात् । चक्षूरागो मनःसंगः संकल्प जागरस्तथा । तनुता विषयद्वेषो ठजात्यागस्ततः परम् । उन्मादमूर्छीमरणान्येता दश दशाः स्मृता' इत्युक्तत्वाचक्षूरागचित्तासंगाभ्यां वीजरूपप्रथमप्रेमावस्थोक्ता । ततः 'संकल्पस्तु मनोरथ' इति लक्षणानुसारात्कदा प्रियसंगमे एवमेवं मविष्यतीत्यादिमनोरथरूपसंकल्प स्वरूपतृतीयप्रेमावस्थाविर्मावः । एतावता किञ्चिदुलसितः पूर्वानुरागजन्यो विरहः । अथायमठौकिकविषयत्वादठौकिको विरहः प्रलयानलादप्यतिदुःसहो मावीति लौकिक-

सामर्थ्यवता शरीरेण मनसा च सोहुमशक्यो देवकृतसम्भोगो मानुषजात्या स्त्रियेवेति भगवता तापक्लेशविशिष्टालौकिकविरहरसभोगसामर्थ्यं प्रथमतो दीयते । तदन् च्छासनिश्वासस्यत्याध-नुभावविशिष्टो 'निद्राछेदस्तु निद्राया अभावः परिकीर्तित' इति रुक्षणानुसारानिद्राछेद-रूपश्चतुर्थप्रेमावस्थाविभीवः । आभ्यां संकल्पनिद्राक्टेदाभ्यामंकुरावस्थोक्ता । तत'स्तनुता निखिलांगानां दौर्वल्यं परिकीर्तित'मिति लक्षणानुसारात् पाण्डुत्वाद्यनुमाविशिष्टतनुता-स्वरूपपञ्चमप्रेमावस्थाविभीवः । ततो 'विषयेभ्यो निवृत्तत्वमरतिर्विषयान्तरे' इति उक्ष-णानुसाराच् क्षुनिमीलनासहनशीलताद्यनुभावविशिष्टविषयनिवृत्तिरूपषष्ठप्रेमावस्याविर्भावः । आम्यां तनुताविषयनिवृत्तिभ्यां पछवावस्थोक्ता । एतावत्पर्यन्तमासक्तिकार्यमेव । अत एव 'स्नेहाद्रागविनाशः स्यादासत्तया स्यादृहारुचि'रित्यनेन गृहारुच्युपलक्षिता विषयनिवृत्ति-रुक्ता श्रीमदाचार्यभिक्तिवर्धिन्याम् । ततो 'दैहिकान्सकलान् भावान् निजां त्रीडां च दैहिकीम् । परित्यज्य हरिप्राध्ये यदेव स्यात्तदेव हि । लौकिकं वैदिकं चापि तत्कर्ता व्यसनी मत' इति दशमस्कन्धीयभागवततत्त्वदीपसिद्धान्तसिद्धरौकिकवैदिकप्रियप्राप्ति-साधनकरणरूपव्यसनाविर्भावः । ततः पुनः प्रियप्राप्तिदुर्घटत्वज्ञानेन 'उपिथतान्तिके तस्मै व्यसनं खमवोचते'ति दशमस्कन्धपद्यव्याख्यानसुबोधिन्युक्ताप्रतीकार्यदुःखस्त्ररूप-व्यसनान्तराविर्भावः । येन विना प्रियतमांगसंगं क्षणमात्रमि स्थातुं न शकोति, तेन प्रिय-तमांगसंगं च प्राप्तोत्येव । अत एव 'यदा स्याद्भासनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदैव ही'त्यनेन तत्रैवातुपदमेवोक्तं व्यसनोत्तरमेव कृतार्थत्वमप्रतीकार्यदुःखरूपव्यसनपदवाच्यान्यव्यसन-प्राप्ता । अत एव व्रतरूपव्यसने जाते प्रियप्राप्तिरेव जाता श्रीमतीनां कुमारीणाम्, तद-नन्तरं चाप्रतीकार्यदुःखरूपे व्यसने जाते एव च प्रियतमांगसंगो जात इति श्रीभागवते स्पष्टमेव । अत्र कृष्ण इति विषयसप्तमी निमित्तसप्तमी वा, 'चर्मणि द्वीपिन'मित्यत्रेव । तथा च कृष्णविषयकं कृष्णनिमित्तं वा यदा प्रथमव्यसनोत्तरमप्रतीकार्यं तापसहितं दुःखरूपं क्केशापरपर्यायं द्वितीयं व्यसनं स्यात्तदा 'लजात्यागोतिवैवश्यात् त्रपानाशोभिधीयत ' इति लक्षणानुसारादाकस्मिकहसनरोदनाद्यनुभावविशिष्टत्रपानाशस्यरूपसप्तमप्रेमावस्थाविर्भावः । तद 'न्वचेतनेषु प्रश्नादिरुन्मादः परिकीर्तित ' इति लक्षणानुसारादाकाशालिंगनाधनुभाव-विशिष्टोन्मादरूपाष्टमप्रेमावस्थाविभीवः । आभ्यां त्रपानाशोन्मादाभ्यां वृद्ध्यवस्थोक्ता । ततः 'प्रलयो रागदुःखादेरिन्द्रियास्तमयो मत' इति लक्षणानुसारान्निश्रेष्टत्वाद्यनुभाव-विशिष्टमूर्छोपरपर्यायप्ररुयरूपनवमप्रेमावस्थाविभीवः । ततः 'प्राणत्यागोतिदुःखेन मृतिस्तु परिकीर्तिते'तिलक्षणानुसारान्मृतिरूपदशमप्रेमावस्थाविर्भावः । आभ्यां सूर्छामृतिभ्यां विस्तरा-वस्थोक्ता । तथा चैतादशानुभावविशिष्टव्यसनोत्तरं प्राकृतदेहपाते सचिदानन्दस्वरूपाठौ-किकदेहलामे च सति भगवत्स्वरूपानन्दप्राप्त्या कृतार्थः स्यादित्यर्थः । अत एवेदमप्रती-कार्यदुःखमेव प्रार्थितं निरोधलक्षणाख्ये ग्रन्थे श्रीमदाचार्यचरणै'र्यच दुःखं यशोदाया नन्दा-

दीनां च गोकुछे । गोपिकानां च यहुःखं तहुखं स्थान्मम कचिदि'त्यादिना । अत्रेदमपि ज्ञेयम् । येषां त्वलौकिकं शरीरं तेषां तु व्यसनानन्तरं प्रभुसंगम एव, न दशमदशाप्राकट्यम् यथा रासमण्डलमण्डनानाम् । येषां तु लौकिकं शरीरम्, तेषां तु व्यसनानन्तरं दशमदशो-दयो भवलेव, यथान्तर्गृहगतानाम् । इदमेव ज्ञापयितुमन्तर्गृहगतानां ठीठा । अन्यथा व्रजस्थानां सर्वेषामप्यलौकिकशरीरमिति तासामप्यलौकिकशरीरवत्त्वात्तथाकृतिर्व्यर्था नीरसा च स्यादितिदिक्। 'नन्वन्ते या मितः सा गित'रिति प्रेमवदाचार्यानुग्रहवलेनात्यसह्येन पूर्वानु-रागजभगविद्वरहेण वा तत्क्षणमेव देहपाते त्रियसंगमो भविष्यत्येव । अन्यथा 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादा भज्येतेति किमर्थमलौकिकसामर्थ्यदानं किमर्थं वा न तत्तदशानु-भावनमिति चेत् । अत्र वदामः । 'रसो वै स ' इति श्रुतेः प्रभो रसरूपत्वाद्रसमर्यादयैव स्वस्क्रपदानमित्यलौकिकसामर्थ्यदानं तत्तदशानुभावनं चेति जानीहि । अपि च, तत्क्षण-मेव देहपाते चक्ष्रागादिक्रमेणावस्थानुभावाभावदर्शने रसमार्गीयभगवदीयानां सन्देहः सात्को वेद रसस्वरूपभगवत्त्राप्तिरतस्याथवान्यस्वरूपभगवत्त्राप्तिरिति । तदर्थमेव कस्य-चिदलौकिकसर्वावस्थानुभवोत्रैव कार्यते प्रभुणा । तथा सति तत्तदवस्थानुभवस्य प्रत्यक्षतो दृश्यमानत्वेन सर्वेषां रसस्वरूपप्राप्तेर्निश्चयादेतन्मार्गीया प्रवृत्तिरि निःप्रत्यूहा तदर्थमत्रैवालौकिकसामर्थ्यदानं तत्तदशानुभावनं चेत्यलं पछवितेन । एवमेवालौकिक-सामर्थ्यं साक्षाद्वन्दावनादिष्वपि दीयत इत्यप्रे व्यक्तीभविष्यति । यद्वा, योस्मिन्मार्गे समायाति तस्य तु 'गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अव्यावृत्तो भजेत् कृष्णं पूज्या श्रवणादिभिः। व्यावृत्तोपि हरौ चित्तं श्रवणादौ न्यसेत् सदा । ततः श्रेम तथासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेदि'ति भक्तिवर्धिन्यां तनुजवित्तजसेवाकरणे प्रेमासक्तिव्यसनानि भवन्तीत्युक्तत्वात्तद्-नन्तरं तत्र 'यदा स्याद्ध्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदैव ही'त्युक्तत्वाच व्यसनप्राप्तेः कृतार्थी-करणस्वभावात् प्राथमिको मनोरथो व्यसनप्राप्तिविषयको भवति । तत्र व्यसनाविभीवे महातापोदयात्तत्सहनं ठौकिकसामर्थ्येन कर्तुमशक्यमतिदुःसहत्वादिति भगवता व्यसना-विभीवादव्यवहितपूर्वं तत्समकालमेव वात्रालौकिकसामर्थ्यं दीयते व्यसनसहनार्थम्। एवं चालौकिकस्य दाने हि । हि निश्चयेनालौकिस्यालौकिकसामर्थ्यस दाने आदाः प्राथमिको मनोरथो व्यसनप्राप्तिविषयकः सिध्येन्निष्पन्नो भवेत्, व्यसनप्राप्तिः स्यादिति यावत्, तददाने स न निष्पद्यत इत्यर्थः, । तथा च शुद्धपुष्टिमार्गीयस्य प्रेमासक्तिरूपायां सेवायां सिद्धायां प्रथमफलमलौकिकसामर्थ्यप्राप्तिरिति श्रीमदाचार्येरेतस्य प्रथमफलत्व-मक्तमिति भावः।

अथैतादशिवप्रयोगजनितदेहपातोत्तरं तु वाह्याभ्यन्तरभेदेनेदानीं तु देहस्य ठौिकक-त्वात्स्थायिभावात्मकभगवत्सम्बन्धेनान्तःकरणस्यैवाठौिककत्वाचान्तरेव च भावि परम-काष्ठापन्नं फलत्रयेपि मुख्यफलरूपं द्वितीयं फलमाहुः फलं चेति । अत्र विवरणे फलपदस्य सायुज्यत्वेन व्याल्यानाद्वितीयं फलं सायुज्यरूपं वा भवेत्। अत्र वाशब्दो विक-ल्पार्थः । यद्यतिकृपाविशिष्टम्लाचार्यरूपश्रीमद्भजभक्तेगितविशिष्टा प्रभोस्ताद्द्म्लेच्छा स्यात् । अत्र सायुज्यं शुद्धपुष्टिमार्गीयमेव विवक्षितम्, न त्वन्यत् । शुद्धपुष्टिमार्गीय-सेवाफलस्यैव निरूपणात् । नतु सायुज्यमेकविधमेव शास्त्रान्तरेषु श्रूयते, न त्वन्यप्रकारक-मतो न त्वन्यदिति निषेधो नोपपद्यत इति चेत् । अत्र वदामः । द्विविधं तावत्सायुज्यं स्थूलतया । तत्रैकमभेदसम्बन्धघटितम् , द्वितीयं तु भेदसम्बन्धघटितम् । तत्राद्यं 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती'त्यादिश्रुतिप्रमाणसिद्धम् , साधारणानुग्रहात् केवलमर्यादारूपमेकविधमेव । द्वितीयं तु त्रिविधम् । तत्रैकं 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मे'त्यादिगीतावाक्यसिद्धम् । ब्रह्मभावो-त्तरसामयिकोत्तमाकस्मिककृपाजनितपरमभक्तिलाभजन्यभगवद्दानोत्तरसामयिकभगवत्प्रवेश-रूपगृहादिप्रवेशवत् । प्रवेशस्य भेद एव सम्भवाद्भेदघटितत्वं ज्ञेयम् । द्वितीयं तु 'ब्रह्मविदाप्तोती'त्यादिश्रुतिसिद्धम् । ब्रह्मभावोत्तरसामयिकाकस्मिकोत्तमतरकृपाजनितभक्ति-लाभजन्यभगवत्प्रवेशरूपसायुज्योत्तरं तत्सहभावविशिष्टसर्वकामभोगरूपम् । भोगोत्तरं स्वस्मिन्त्रवेश अपर्यादासंवितत्वात्। तृतीयं तु 'केवलेन हि भावेने'ति वाक्येन 'न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो मनेदिहें ति वाक्येन चात्युत्तमतमकृपया ब्रह्मभाव-ज्ञानवैराग्यादिनिरपेक्षप्रेमासक्तिव्यसनरूपकेवलभावजनितभगवत्सहभावविशिष्टसार्वकालिक-सर्वकामभोगरूपं च । तत्र गीतोक्तप्रवेशरूपसायुज्ये पुरुषोत्तमप्रवेशमात्रमेव फलम्, विशेष-कृपाऽभावात् । न चाक्षरज्ञानमार्गसायुज्यात् को विशेष इति वाच्यम् । अक्षरज्ञानमार्गे त्वभेदेन गणितानन्दाक्षरसायुज्यम् । पुरुषोत्तमज्ञानमार्गे तु भेदेनागणितानन्दपुरुषोत्तम-सायुज्यम् , मेदेनानुभूयमानमिति विशेषस्य जागरूकत्वात् । अत एवाचार्याश्रनुर्थस्कन्ध-निवन्धे 'सायुज्ये तु रसाधिक्यं भेदेनानुभवात्तत' इत्युक्तवन्तः । किञ्चाक्षरस्य धर्मरूप-त्वाद्धर्मसायुज्यम् । पुरुषोत्तमस्य तु धर्मित्वादेतत्सायुज्यस्य धर्मिसायुज्यरूपत्वाचासा-विक्यस्यैव विशेषरूपत्वाच । ब्रह्मभावोत्तरसामियकसर्वकामभोगरूपसायुज्ये तु मर्यादा-रूपत्रह्मभावोत्तरं सर्वकामभोगस्य मर्यादापुष्टिरूपत्वात् प्रमाणानुरोधिपुरुषोत्तमेन सहो-त्सर्गतो मर्यादाषुष्टिरूपमहिषीसजातीयसर्वकामभोग एव । न तु शुद्धपुष्टिमार्गीयो ब्रज-भक्तसजातीयसर्वेकामगोगः । न च 'ब्रह्मविदाप्तोती'त्यत्र ब्रह्मभावोत्तरं सर्वेकाम-भोग एव श्र्यते, न तु परमभक्तिलाम इति ब्रह्मभावोत्तरसामयिकभक्तिलाभोत्तरं सर्वकामभोगः कथं भवतोच्यत इति वाच्यम् । 'सह ब्रह्मणे'त्यत्राप्रधानतृतीया-निर्देशात् । तत्राप्रधानत्वं तु 'अहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतत्र इव द्विजे'त्यादिप्रमाणैर्भक्त-विषय एव भगवतो, नान्यविषय इति मध्ये परमभक्तिभवतीति तथोक्तत्वात् । नतु श्रुतिचलेन ब्रह्मभावोत्तरसामयिकसर्वकामभोगेपि विनैव भक्तिं परब्रह्मणोप्रधानत्व-मंगीकियतामिति चेत् ? न । 'इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपवृंहये'दिति वाक्या-

दितिहासपुराणादिषु कुत्रापि भक्तिमार्गातिरिक्तमार्गे ब्रह्मणोप्रधानत्वस्याश्र्यमाणत्वात् । अपरञ्च, यदि ब्रह्मभावोत्तरसामयिकसर्वकामभोगो विनैव भक्ति स्यात्तदा त्वदुक्तं घटेतापि. न तु तथा । यतस्ताद्दशसर्वकामभोगस्य पुरुषोत्तमज्ञानजन्यभगवत्प्रवेशरूपसायुज्यसाध्य-त्वात् । तत्र पुरुषोत्तमज्ञानं च भक्तिसाध्यम् । 'त्रह्ममृतः प्रसन्नात्मे'त्यारभ्य 'विशते तदनन्तर'मित्यन्तेन प्रघट्टकेन भगवता पुष्टिमर्यादामार्गे एवमेव सिद्धान्तितत्वात् । अन्यथा सर्वेषामेव ब्रह्मभावापन्नानां सर्वकामभोगः प्रसंजेत, नियामकाभावात् । अतो ब्रह्मभावो-त्तरसामयिकसर्वकामभोगस्य भक्ति विना जायमानत्वाभावादप्रधानत्वं परब्रह्मणो भक्तिकृत-मेव, न तु भक्तिं विना कुत्रापीति मदुक्तमेव साधीय इति दिक्। अत एवास्वातस्यभिया 'मुक्तिं ददाति कर्हिचित् स्म न भक्तियोग'मिति भगवतो भक्तियोगदानाभावः यस कस्यचिदिति दिक् । तृतीये सायुज्ये तु वेदमर्यादासंवलनाभावात् प्रमाणातीत-स्ररूपेण प्रमाणातीतमक्तानां प्रमाणातीतसर्वकामभोगः । एवञ्च चतुर्विधसायुज्यस्यापि त्रमाणसिद्धत्वेन प्रकृते सायुज्यपदेन भेदघटितसायुज्येषु तृतीयमेव सायुज्यं विवक्षितम् । इदमेव च ग्रुद्धपुष्टिमार्गीयं सायुज्यमिति । अत्र 'प्राणेन सायुज्यं सलोकतामाप्नोती'त्यादि-श्रुतिप्रयोगाद्युजिर् योग इति धातो वेंहुलं छन्दसी ति बाहुलका द्वावे किपा युक्शब्द-सिद्धिः, ततः सहशब्देन समासः, ततो वोपसर्जनस्येति सहशब्दस्य सादेशः, ततो भावे ष्यव्प्रत्ययश्च । यद्वा । सहयुनक्तीति सयुक् किप्चेतिस्त्रेण कर्तरि किप्, सयुजो भावः सायुज्यं सहभाव इति ज्ञेयम् । अत्रेदं तत्त्वम् । कदाचिदतिकृपायां पुरुषोत्तमप्रवेशमात्र-लक्षणसायुज्यवतो ब्रह्मभावजनितप्रवेशोत्तरं सर्वकामभोगरूपसायुज्ययोग्यतावतश्चापि शुद्ध-पुष्टिफलप्राप्तिः केषाञ्चिद्भवति, मुक्तोपसृप्यव्यपदेशादिति न्यायात्, नतु सर्वेषाम् । अन्यथा मार्गभेदकरणवैयर्थ्यापात इत्यवधातव्यम् । नन्वेतादृशशुद्धपुष्टिफलप्राप्तिश्चेत्केषाञ्चिद्भवति तिहैं तत्सायुज्यं किमर्थं दत्तमिति चेत् ? खस्य स्वतत्रेच्छत्वादि ज्ञापयितुमिति गृहाणेति सर्वे चतुरस्रम् ।

अथ यस्मिन् जीवे याद्दशी कृपा तस्मिन्ताद्दशफलदानीपयिकभावप्राकत्यपूर्वकसेवया ताद्दग्गगवद्भुपं फलिमिति सिद्धान्तः, तथा च यस्मिन् व्रजभक्तरलेंगितविशिष्टा भगवत्कृपा देहपातोत्तरक्षण एव साक्षादंगसंगिवपयिणी तस्य तु पूर्वोक्तप्रणाल्येतदेहे तत्क्षण एव मनिस स्वप्नादौ वैतदेहपातोत्तरं तु वृन्दावनादौ चाविलम्बेन साक्षादंगसंग एव भवति । यस्मिस्तु देहपातोत्तरक्षण एव न साक्षादंगसंगिवपयिणी कृपा, किन्तु विलम्बेन, तस्यापि प्रेमोत्पत्यभाव एव वा प्रेमासक्तयनन्तरमेव भगवित च्लाया वा देहपाते प्राप्तालीकिकदेहे प्रेमाद्यवस्थाविभीवेन व्यसनाद्यवस्थाविभीवेन वा विलम्बेन च साक्षादंगसंग एव भवति । यस्मिस्तु दास्यसिखत्वाद्यधिकारिवपयिणी कृपा तस्य तु ताद्दग्भावपूर्वकसेवया पूर्वोक्त-प्रणाल्येतदेहपातोत्तरं वृन्दावनादौ दास्यसिखत्वाद्यधिकारिविशिष्टालोकिकदेहपातिरूपं

तृतीयं फलं भवतीत्याहुः अधिकारो वेति । सायुज्यरूपफलदानेनाधिकारविशिष्टदेह-प्राप्तिर्वा भवतीत्यर्थः । अत्र सेवौपियकदेहो वा वैकुण्ठादिष्विति विवरणोक्त-वैकुण्ठपदेन 'गोकुलं वनवैकुण्ठ'मिति कृष्णोपनिषदुक्तेः प्रपञ्चातीतभगवन्निवासस्थानं व्यापिवैकुण्ठान्तर्गतं बृहद्वनं नन्दीश्वरं चोच्यते । आदिपदेन श्रीवृन्दावनश्रीमद्गोवर्धनादि च । तत्र सायुज्यरूपफलादानेऽधिकारः सेवौपयिकदेहरूपो वाथवा भवतीत्पर्थः । वैकुण्ठा-न्तरस्य गुद्धपुष्टिमार्गीयफलरूपभगवलोकत्वाभावाद् गोकुलसैव तादग्भगवलोकत्वाद्धेकुण्ठ-पदेन श्रीगोकुलम्, आदिपदेन वृन्दावनादिकं चामिष्रेतमिति बोध्यम्। अत्रालौकिक-सामर्थं यथावान्तरफलरूपम्, मुख्यफलं तु मुख्यसायुज्यमेव, एवमेवाधिकारिदेह-प्राप्तिरूपं तृतीयं फलमप्यवान्तरफलरूपमेव, मुख्यं फलं त्वधिकारिदेहद्वारैवात्रापि मुख्य-सायुज्यमेव । स्वदत्ततादगधिकारिदेहकुत 'त्वत्पृष्टप्रियवार्ताकथनं च ब्रह्मयज्ञोस्त्व'त्यादिक्रप-प्रियतमसेवासन्तुष्टश्रीमद्रजभक्तरत्नानुग्रहेणैवेति बुध्यसः। अत एवालौकिकस्य दाने हीत्यत्राधिकारो वैलात्र च फलपदाप्रयोगः सायुज्य एव च फलपदप्रयोगश्र । अत्रातिरहस्यत्वाच्छ्रीमदाचार्यरत्नेरलौकिकसामर्थ्यसायुज्यवैकुण्ठादिपदानि परोक्ष-वादत्वेनैव प्रयुक्तानीति ज्ञेयम् । नतु यत्र परशुरामश्चीपतिविरिश्चिवदलौकिकसामर्थ्य-भोगाधिकारा दृष्टास्तत्र न सर्वदा दृष्टा इति सामर्थ्यभोगत्वाधिकारत्वसामान्यादेतेषामपि नाशः स्यादिति न परमफलत्वमेतेषामित्याशंक्याहुः न कालोत्र नियामक इति। अत्राहौिककसामर्थ्यभोगाधिकारेषु सर्वोत्तमप्रभुप्रीत्याधायकत्वात् काल आधिभौतिक आध्यात्मिक आधिदैविको वा नियामको न भवति, भगवन्नियम्यत्वादित्यर्थः । दृश्यते छोकेपि प्रभुदत्तसामर्थ्ये भोगेधिकारे वाधिकारिणो नियामकत्वाभावः । अत एवोक्तं सगुणस्येव कालाधीनत्वम्, न गुणातीतस्येति 'मन्निष्टं निर्गुणं स्मृत'मित्यादिना प्रभुणै-कादशे । तस्मान्नेषां कालाधीनत्वमिति त्रयाणां फलत्वं निः प्रत्यूहमित्यास्तां तावत् ।

यद्वा, अल्हा किकस्याली किकविषयसामर्थ्यस्य दाने हि निश्चयेन जातो य आद्यः शुद्धपृष्टिमार्गीयाचार्यसंश्रयात्पृर्वमेवैतन्मार्गीयसत्संगादिनेदं प्रथमतयोत्पन्नो मनोरथः सिध्येत् सिद्धो भवेदित्यर्थः । स आद्यो मनोरथः क इत्याकांक्षायामाहः फलं वा ह्याधिकारो वेति । फलक्षो वाधिकारक्ष्पो वा। नात्र सन्देह इति भावः । अत्र फलिविषयकोधिकारविषयको मनोरथोपि फलवदिविकारवदेव सुखजनक इति ज्ञापियतुं रूपिकण निरूपणिनिति दिक् । तथा च वजमक्तभावसजातीयभावैः शुद्धपृष्टिमार्गे भजनं कर्तव्यमिति सिद्धान्तः सम्पन्नः । तत्र वजमक्तेषु 'नन्दगोपसुतं देवि पतिं मे कुरु ते नम' इति वाक्यादनन्यपूर्वाः कुमार्थो भगवित पतिभावयुक्ताः । अन्तर्ग्रहगतारूपा अन्यपूर्वास्तु 'जारथर्मण सुस्नेहं सुद्दं सर्वतोधिकम् । मयि सम्प्राप्य सर्वेपि कृतकृत्या भविष्यथे'ति वृहद्धामनपुराणादथ च 'तमेव परमात्मानं जारबुद्ध्यापि संगता, मत्कामा रमणं जार-

मस्बरूपविदोवलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः संगाच्छतसहस्रशं इति दशमस्कन्धीयैकादश-स्कन्धीयभगवद्वाक्येभ्यो भगवत्युपाधिरूपजारभावयुक्ताः । अप्रतिबन्धेन प्रभुसमीपं गता अन्यपूर्वास्तु सर्वभावप्रपत्तिपूर्वकिनरूपिष्रियत्वभावयुक्ताश्च भगवति । तत्र परकीयायामेव रसस्य परमा काष्टेति रसशास्त्रसिद्धान्तादनन्यपूर्वाणां नन्दाधीनानां भगवति पतिभाव-युक्तानां कुमारीणामथ च निरूपधिप्रियत्वभावयुक्तानां नित्यसिद्धानां जारभावयुक्तानां च श्रुतिरूपाणां चान्यपूर्वाणां परकीयात्वात् परकीयात्वधर्मविशिष्टत्वेनैव परमकाष्ठापन्नरसरूप-भगवत्प्राप्तिः । न तु कुमारीणां स्वीयात्वेनान्यपूर्वाणां तु परकीयात्वेनेति भेदः । तथा सित विवाहितानामेव स्वीयात्वात् श्रीभागवते कुमारीमिर्भगवतो विवाह उक्तो भवेत्। अन्यपुराणादिषु मूलमाधवमाहातम्ये रुक्मिणीविवाहातपूर्व कुमारीणां भगवता समं विवाहः श्रुतो यद्यपि तथापि स कल्पान्तरीयांशावताररूपश्रीकृष्णविषयकः । तत्कल्पीयश्रीकृष्ण-स्रह्मप्रशांशत्वात् तस्यापि स्रह्मप्य पूर्णत्वेनैव व्यासचित्तप्रसादो जातः स्यात् । तस्मा-त्सारस्वतादिकल्पान्यकल्पीयावतारा अंशावतारा एवेति जानीहि । निरूपितं चैतत्सविस्तरं मक्ततबहिर्मुखमर्नाख्ये ग्रन्थ इति तत्रैवावलोकनीयम्। ननु यदि भगवति पतिभाव एव कुमारीणां तदा महिषीप्राप्यप्रमाणानुरोधिभगवतस्वरूपप्राप्तिः स्यान्न तु लोकवेदातीतप्रमाणाननुरोधिस्वरूपप्राप्तिः स्यादय च तदनुरोधेनाश्चतोपि कल्पनीयः स्यादिति चेत् । अत्र ब्रूमः । 'कात्यायनि महाभागे महायोगिन्यधीश्वरि । नन्दगोपसुतं देवि पतिं में कुरु ते नमः ।' 'भूयान्नन्दसुतः पति'रितिमन्रयोर्नन्दसुत एव पतित्वप्रार्थना भावना च । स श्रीमान्नन्दसुतस्तु व्रजे 'एकादशसमास्तव गृहाचिः सवलो-वस'दिति तृतीयस्कन्धीयश्रीमदुद्भववाक्यादेकादशवर्षपर्यन्तमेव स्थितः । तदुत्तरं तु मथुरायामेव गतः । यज्ञोपवीतं च वैश्यानां द्वादशे वर्षे, यज्ञोपवीतं विना च न विवाहः । विवाहोपि तजातीयानामासुरपैशाचगान्धर्वभेदेन त्रिविधः । तत्रापि वैदयस्यासुरो मुख्यः । तत्र द्रव्यादानादासुरः, छलेन कन्याहरणात्पैशाचः, गान्धर्वस्त्वन्योन्यानुरागेण 'त्वं मे भार्या त्वं मे पति'रितिसमयरूपः । एवं चात्र यज्ञोपवीतकालाभावेन प्रभोर्यज्ञोपवीताभावा-देकादशवर्षाभ्यन्तर एव च कुमारीणां भगवत्सम्बन्धाच कोपि विवाहो नात्र वक्तुं शक्यः। तथा च विवाहजनितपतित्वाभावान्न महिषीप्राप्यस्वरूपप्राप्तिर्न वा विवाहकल्पनेति बुध्यस्व। न च 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादाभंग इति वाच्यम् । भगवत्सकाशात् प्रमाणा-तीतफलप्रास्या तासां पतित्वप्रार्थनैय जाता, न तु विवाहजनितपतित्वप्रार्थनेत्युन्नयनात्। अन्यया 'नन्दगोपसुतं देवि पतिं में कुरु ते नम' इत्यत्र विवाहोहेखोपि कृतः स्यात् । तस्मादन्याधीनतानिवारणार्थं निःशंकतया सर्वदा मिलनार्थं च 'स वै पतिः स्यादकुतोभयः स्वयं समन्ततः पाति भयातुरं जन'मित्युक्तलक्षणपतित्वमेव प्रार्थितं तामिर्न तु विवाह-जनितपतित्वमिति । अत एव प्रमाणातीतायां रासळीळायामेव तासामाकारणम् । यतश्र

न विवाहितपतिभावना प्रभावत एव च न तासामन्यपूर्वाभिः सह ठीठायामीर्घ्यादिकं जातम् । विवाहितपतित्वे सति त्वीर्ष्यादिकं कासाञ्चिदपि सर्वदावस्यमुद्भवेदेव, सत्य-भामादिवत् । न च 'तस्या अमूनि नः क्षोभं कुर्वन्त्युचैः पदानि यत्, यैकापहृत्यं गोपीनां रहो भुंक्तेऽच्युताधर'मित्यत्रेर्ध्या तासामपि श्रूयत एवेति वाच्यम् । नेयमीर्घ्या सहमोगेपि त्वेकैव भुंक्ते इत्यस्मिन्नशे ईर्घ्या । तथा च समानशीलव्यसनरूपा सखी भूत्वा प्रियविष्र-योगजनितात्यसद्यास्मद्विप्रयोगजनितं दुःखं ज्ञात्वापि यदस्मान् विहाय भुंते तत् क्षोभं जनयतीति सखीत्वप्रयुक्ततत्स्नेहजनितेष्यां, न तु सपितभावजनितेति निर्णयात्। अत एव 'ददशुः प्रियविश्लेषमोहितां दुःखितां सखी'मित्यग्रे तस्यास्तासां च सखीमाव उक्तः। अत एवाग्रे तत्सहभावेन रासलीला, अन्यथा तया सहान्याभिः सह वा रासलीलायाम-मर्यादरसो न स्थात् । तस्मादस्मदुक्ताभिप्राय एवात्र । विवाहितपतिना सपनीसहभावकृत-ठीलायां तु बहिरीर्ध्यादिभावादर्शनेप्यन्तरीर्ध्यासंवलनं तिष्ठत्येव लोके राजमहिषीणाम् । अत एव वासरदाननियमोपि तत्र, अत्र तु सर्वदा सर्वसंवितत्वेनैव लीलाकरणादिति महदेव वैलक्षण्यमित्यास्तां तावत्प्रसंक्तानुप्रसक्तचिन्तया । एवं चैतादशपतिभावेनानन्यपूर्वाणां कुमारीणां जारभावेनान्तर्गृहगतानां निरुपधिप्रियत्वभावेन च रासमण्डलमण्डनानां च परमकाष्टापन्नरसरूपभगवत्प्राप्तिः, तथा च 'गोपीभावेन ये भक्ता' इत्यादिपुराणवाक्यात् तादशभावसजातीयभावेनैवाधुनिकानामपि तादशभगवस्त्राप्तिरिति सिद्धम् । तत्रायं रसो-परिच्छित्र इत्यपरिच्छित्रस्वरूपसर्वभावप्रपत्यैकरुभ्यः । तत्र जारभावो न सर्वभावप्रपतिरूपः कामैकमात्रपूरकत्वेनैव तस्योद्भवात्, परिच्छिन्नस्वरूपत्वात्। अत एव तेन भावेनास्य रसस्य न प्राप्तिरिति तासां प्रतिबन्धोपि जातः। तस्य देहस्य च सगुणभावाश्रयत्वेन सगुणत्वादेव तत्त्यागानन्तरमेव सर्वभावप्रपत्त्या निर्गुणताद्य्यसस्वरूपित्रयप्रक्षिस्तासामजनि, अन्यथा तद्भावस्य सर्वभावप्रपत्तिरूपत्वेन निर्गुणत्वे तच्छरीरस्य च निर्गुणत्वे तेनैव <mark>शरीरेण त्रियत्राप्तिः स्याद्रासमण्डलमण्डनानामिव । अत्राधिकपूर्वपक्षसमाधानानि तु फल-</mark> प्रकरणीयसुबोधिन्यामवलोकनीयानि । तथाचातिप्रतिकूलद्वेषादिभावेनापि चेत् प्रसुर्योगीन्द्र-श्रार्थ्या मुक्ति ददाति तदातिप्रेमसंवितजारभावेन कथं न गुणातीतरसरूपखरूपं दद्यात् । परन्त्वेतद्देहपातानन्तरमेव सर्वभावप्रपत्तिमुत्पाद्येव दास्यति । एतादशस्त्ररूपस्य सर्वभावप्रपत्त्यैकलभ्यत्वात् । एवं च सित यद्येतदनन्तरमपि सर्वभावप्रपत्तिरेव भाविनी, तर्हि भगवति सर्वभावप्रपत्तिरेव कार्या, न तु जारभावः । 'प्रक्षालनाद्धि पंकस्ये'ति न्यायात् । यदि कुत्रापि सर्वोपमर्देन जारभाव एवोदेति तदा भगवदिच्छैव तथा, परन्तु सर्वभाव-प्रपत्तिमुत्पाद्यैव तत्रापि फलं दास्यतीति ज्ञेयम् । न च 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति प्रतिज्ञानिरोध इति वाच्यम् । सर्वभावप्रपत्तिरुभ्यप्रभुरूपप्राप्तौ जारभावजन्यकामपूर्तिरूप-फलस्याप्यन्तर्भूतत्वात् प्रतिज्ञाविरोधाभावात्, तस्माजारभावेन भगवद्भजनं न कर्तव्यमेव ।

अत एव सर्वभावप्रपत्तिसहितानां रासमण्डलमण्डनानामपि कामपूर्तिरूपफलमपि दत्तं त्रभुणा, अन्यथा तन्न दत्तं स्यात्, ततो ज्ञायते सर्वभावप्रपत्तिलभ्ये फले तद्प्यन्तर्भूतिमिति । न च पतिभावेपि न सर्वभावप्रपत्तिः, पतित्वभावस्थापि परिच्छिन्नत्वादिति शंकनीयम् । पतिव्रतानां पत्यौ भगवत्ताज्ञानपूर्वकभजनस्य विद्यितत्वात् सर्वव्र सर्वदा सर्वसमयेषु च मम पतिरेव गतिरिति सर्वभावभ्रपतेः सत्त्वात् । एवं च सित यत्र विवाहिते लौकिकेपीयं रीति-स्तत्राठौकिके साक्षाद्भगवति पतिभावे सर्वभावप्रपत्तिरिति किं वक्तव्यमिति । न च तिहैं महिषीणां कुतो न सर्वभावप्रपत्तिजनितं फलं जातमिति वाच्यम् । विवाहरूपसंस्कारस्य तत्र प्रतिबन्धकत्वादिति दिक् । तथा चानन्यपूर्वकुमार्यभिष्रेतकुमारीसजातीयपतिभावे-नान्यपूर्वव्रजसीमन्तिनीनिष्ठनिरुपिष्रियत्वभावेन वा भजनं कर्तव्यमिति निष्कर्षः । तत्रेदं भजनं श्रीमद्रजभक्तभजनोपेक्षया स्वातत्र्येण न कर्तव्यम्, यत एताद्रग्भावेन भजने 'मन्माद्दात्म्यं भत्सपर्या मच्छ्र<u>द्धां मन्मनोगतम् । जा</u>नन्ति गोपिकाः पार्थ नान्ये जानन्ति मर्मणी'त्यादि पुराणेऽर्जुनं त्रति भगवता स्वसपर्यां गोपिका एव जानन्तीत्युक्तत्वाद्वजभक्ता एव गुरवः । तथा च तत्समकक्षतया स्वातत्र्येण भजने गुरुहेलनरूपापराधः प्रसज्येत । तथा च भगवान् फलं न दद्या'दाचार्यं मां विजानीया'दिति वाक्यात् । किञ्च, 'न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधुकृत्यं विबुधायुषापि वः । या मामजन् दुर्जरगेहशृंखलां संवृश्च्य तद्रः प्रतियातु साधुने'त्यादिफलप्रकरणीयप्रभुवाक्यादयं प्रभुरेतदधीन एव सर्वदा कीत-जनवन्न त्वन्याधीनः, अतोषि न तदुपेक्षया मजने फलप्राप्तिः । न च 'अहं मक्तपराधीनो ह्यस्वतत्र इव द्विज । ताधुभिर्वस्तहृदयो भक्तैर्भक्तजनित्रयः । नाहमात्मानमाशासे मद्भक्तैः साधिभिर्विना । श्रियं चात्यन्तिकीं ब्रह्मन् येषां गतिरहं परा । ये दारागारपुत्रासान् प्राणान् वित्तमिमं परम् । हित्वा मां शरणं याताः कथं तांस्त्यक्तुमुत्सहे । मयि निर्वेद्धहृद्याः साधवः समदर्शिनः। वशे कुर्वन्ति मां भक्तया सत्स्त्रियः सत्पतिं यथे'त्यादिनाम्बरीषादिभक्ताधीनत्व-मपि श्र्यते, न त्वम्बरीषादेरेतत्स्वरूपप्राप्तिरिति वाच्यम्। 'भक्तिभेदो बहुविधो मार्गैर्भामिनि भाव्यते । स्वभावगुणभेदेन पुंसां भावो विभिद्यतं इतिवाक्याद्वित्तिमार्गीनेकविधः, तेषु च भक्तिभेदेष्वेतासां भक्तिरत्युत्तमा, परमकाष्टापन्नस्वरूपलाभात् । अत ए'वैताः परं तनुभृतो नतु गोपवध्वो गोविन्द एव निखिलात्मनि रूढभावाः । वाञ्छन्ति यद्भवभियो मुनयो वयं च किं ब्रह्मजन्मभिरनन्तकथारसस्य'। अत्रैता गोपवध्वः परमतिशयेन तनुभृत इत्य-नेनान्ये भक्ता अतिशयेन तनुभृतो न भवन्तीत्युच्यते । नन्चत्र किं कारणमित्याकांक्षाया-माहुः गोविन्द एवेति । गोविन्द एव निरूढभावाः, न त्वन्यस्मिन् । निरूढः वक्क-मशक्यो भावो यासां ताः । यथा निरूढशब्दे व्युत्पत्तिर्न कर्तव्या तादगर्थाभावात्तथैतासां भावेपीति भावः । गोगोकुलेन्द्रवाचकेन गोविन्दपर्देन च धर्मिमात्रपरता तासां निरूपिता । नन्वन्यभावभक्ता अपि महिष्यादयो धर्मिपरा एवेत्याशंकायामाह निखिलात्मनीति ।

निखिलानामन्येषां धर्मिणां धर्माणामप्यात्मा मूलरूपधर्मीत्यर्थः । तादशत्वं श्रीयशोदा-नन्दने श्रीकृष्ण एव, 'कृष्णमेनमवेहि त्वमात्मानमखिलात्मना'मिति वाक्यात् । तथा चान्ये धर्मिपरा अपि न निखिलात्मखरूपश्रीकृष्णरूपधर्मिपरा इति भावः । नन्वेवं किमित्ययं भावः स्तूयते, भिन्नरुचिहिं लोक इति न्यायाद्यस्य यद्रोचते स तमेव भावं तमेव स्तरूपं च सर्वोत्कृष्टं जानातीति चेत्तत्राह वाच्छन्ति यद्भवभियो मुनय इति । पूर्व संसार-भयेन मुनयः मननशीला भूत्वा प्राप्तज्ञाना निवृत्ताविद्याः शुकादयोपि यद्यस्मात्कारणात् वाञ्छन्ति यं भावम् । तथा च येन निःशेषाविद्याभाववन्तस्त एवान्यप्रकारकं भावमन्यप्रकारकं भगवत्स्वरूपं च सर्वोत्कृष्टत्वेन परमकाष्ठापन्नं जानन्तीति भावः । किञ्च, वयमपि वैदया-पेक्षयोत्कृष्टाः क्षत्रियाः लौकिका अपि वाञ्छामः । यतोनुभावदर्शनं विना नोत्कृष्टं मन्यते कोपि कमपि । तस्माद्यत्र लौकिकालौकिकानां वाञ्छास्त्रभावस्तत्स्वरूपमेव तदासक्ताश्च सर्वोपरि विराजमाना इति किं वाच्यमेतत्भावस्यैतत्स्वरूपस्य तन्निष्ठानामासां सर्वोधिकत्व इति निगर्वः । अतः कारणादनन्ताः कथा यस्यासावनन्तकथः श्रीकृष्णस्तस्मिन् यो रसोद्बोधाभाववान् तस्य ब्रह्मजन्मभिः सहस्रमुखचतुर्मुखादिजन्मभिः किम् ? न किमपी-त्यर्थः । यद्वा, जन्मभिः पुनःपुनर्जन्मभिरनन्तकथारसस्य तस्य कि ब्रह्म अक्षरस्वरूपम् ? न किमपि । तेषां मनसि ब्रह्मस्वरूपमप्रयोजकं भासत इत्यर्थः । तथा चानन्तकथारस-निष्ठत्वे जन्मैव वरम्, न तु मुक्तिरिति। तथा चैतन्मार्ग एतासामेव गुरुत्वेनान्यस्वरूपसा-न्याधीनत्वेप्येतासां भावस्य सर्वोत्तमत्वात् परमकाष्टापन्नरसरूपभगवत्स्वरूपमेतद्धीन-मेवेत्यपि विचार्यासामेवातिदैन्येन दास्यकरणे तत्स्वरूपप्राप्तिस्तदनुग्रहेण, न तु स्वातध्ये-णिति ज्ञेयम् । अपरं च 'आसामहो चरणरेणुजुषामहं स्यां वृन्दावने किमिप गुल्मलतौ-षधीनाम् । या दुस्यजं स्वजनमार्यपथं च हित्वा भेजुर्मुकुन्दपदवीं श्रुतिभिविमुग्याम्', 'वन्दे नन्दव्रजस्त्रीणां पादरेणुमभीक्ष्णशः । यासां हरिकथोद्गीतं पुनाति भुवनत्रय'मित्या-दिना व्रजभक्ताः स्वजनस्यार्थपथस्य च परमकाष्ठापन्नस्य स्थागेन मुकुन्दस्य मोक्षदातुरिष पदवीं येन मार्गेण भगवान् गच्छति तं मार्गमेव तचरणरेणुसंविहतं भेजुर्नतु मुक्तिम्। तथा च मुक्तयपेक्षयापि भगवचरणरेणुरेव सर्वीत्कृष्ट इति सिद्धम् । एवं चैतादक्चरणरेणोरेता-दशानुभावज्ञापने व्रजसीमन्तिन्य एव गुरव इत्येतासामनुवृत्त्यैव भगवचरणरेणुप्राप्तिरिति श्रीवजमक्तचरणरेणुसम्बन्धि गुल्मलतौष्धिजन्मापि प्रार्थितमतिदीनतया श्रीमदुद्भवैर्वन्दनं च तचरणरेणोरेव च कृतमन्यया गुर्ववज्ञाकृतन्नताजनितापराधेन न भगवचरणरेणुप्राप्ति-रिति दिक् । तस्मादेतासां गुरुत्वादेतदधीनत्वाच तचरणरेणुदास्येनैवैतादशभगवत्प्राप्तिर्ना-न्ययेति निःप्रत्यहम् ।

स्यादेतत् । अयं सर्वोषि यत्नो रसरूपप्रभुखरूपफलप्राध्यर्थमेव । 'रसो वै सः, रसं ह्येवायं लब्ध्वानन्दीभवती'ति श्रुत्या रसरूपभगवत्प्राप्तरेव परमफलत्वात् । सा

प्राप्ति 'स्तेनैव सर्वभावेन परमानन्दमश्रुते' इति नाद्विन्दूपनिषच्छुत्या 'सोश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिते'ति तैतिरीयोपनिषच्छुतेश्च सर्वभावप्रपत्तिलम्यसर्वकामभोग-रूपा । स च पूर्णसर्वकामभोगोपि तेषां वजसीमन्तिनीसदृशभावेनैव, नान्यभक्तभावसजा-तीयभावेन । एतद्तिरिक्तस्थले प्रभुरंशेनैव, न तु पूर्णस्वरूपेणेति । तथा च तत्कामनया भजने कियमाणे व्रजसीमन्तिनीदास्यकरणेपि मनसि तत्समताभावनासत्त्वात् कापट्य-सिद्धौ तासां गुरुक्तपत्वेन सकपटमजने फलसिद्धेरभावस्तत्समकक्षता च स्यादिति चेत्, अत्र त्रूमः । परमकाष्ठापन्नरसरूपो भगवान् हि लोकेतिरहस्यतमां पुष्टिलीलां यत् प्रकटित-वान् तित्कमर्थमिति पृच्छामः । न च 'आगामिनि विरिच्चौ तु जाते सष्टचर्थमुद्यते । कल्पं सारस्वतं प्राप्य वर्जे गोप्यो भविष्यय । पृथिव्यां भारते क्षेत्रे माथुरे मम मण्डले । चृन्दावने भविष्यामि प्रेयान् वो रासमण्डले । जारधर्मेण सुस्नेहं सुदृढं सर्वतोधिकम् । मि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यये'ति वृहद्वामनपुराणोक्तेः श्रुतीनामनुप्रहार्थमिति वाच्यम्। अनुग्रहस्य श्रुतिनिमित्तप्रदर्शितप्रकुलतीतलोकेपि कर्तुं शक्यत्वात् । न च 'पुरा महर्षयः सर्ने दण्डकारण्यवासिनः । दृष्ट्वा रामं हिरं तत्र भोक्तमैच्छन् सुविग्रहम् । ते सर्वे स्नीत्व-मापन्ना समुद्भताश्र गोकुले। हीरं सम्प्राप्य कामेन ततो मुक्ता भवार्णवादि'ति । 'अग्निपुत्रा महात्मानस्तपसा स्नीत्वमापिरं। भतीरं च जगद्योनिं वासुदेवमजं विसुम्। कृष्णस्य रमणार्थं हि सहस्राणि च षोडश । गोप्यो रूपाणि चकुश्च तत्राक्रीडन्त केशव'मित्यादि पद्मपुराणोत्तरखण्डमहाकौर्मादिवाराहपुराणादिवचनसिद्धदण्डकारण्यवास्तव्यमहर्षीणामनु-ग्रहार्थमित्यपि वाच्यम् । दण्डकारण्यस्थमहर्षाणामपि तत्रैव स्त्रीदेहं सम्पाद्य रामरूपेणैव न रमणं कृतम्, किन्तु तदेहपातानन्तरं स्त्रीदेहं सम्पाद्य ब्रह्माण्डान्तर्वर्तिवृन्दावन एव श्रीकृष्णरूपेणैव रमणं कृतम् । एवं च तद्देहपातानन्तरमठौकिकदेहं सम्पाद्य श्रुतिप्रदर्शित-वृन्दावन एव कुतो नानुग्रहं कृतवानिति प्रश्ने तवोत्तराभावात्, न च खतन्नेच्छो भगवा-निति वाच्यम् । 'अनुग्रहाय भक्तानां मानुषं देहमाश्रितः। भजते तादशीः क्रीडा याः श्रुत्वा तत्परो भवेदि'ति फलप्रकरणीयवाक्याद्भक्तानुग्रहार्थमेवैतादशलीलाविशिष्टप्रभुप्राकट्यात्। प्रपंचे निःप्रयोजनकप्राकट्यसाश्रुतत्वाच । न चानुग्रहं विना नैतादशफलप्राप्तिरित्यनुग्रहेण प्रापिचकजीवानामप्येतदेहपातोत्तरं तादशफलदानं तत्रैव स्थित्वा कुतो न करोतीति वाच्यम् । भगवान् हि रसरूपस्वरूपं प्रापित्रकजीवानामपि केषाित्रदातुं विचारितवान् खमुख्यभक्तेच्छापूर्वकस्वेच्छया । तत्र रसरूपभगवत्प्राप्तिस्तु रसरूपभावेनैव योग्या, नान्यादशमावेन, 'ये यथा मां प्रपद्यन्त ' इति वाक्यात् । तत्र रसरूपभावस्वरूपं साधनं वेदादिषु कुत्रापि नोक्तमतः प्रपत्रे वृन्दावनं रसरूपस्वस्तर्षं रसरूपं परिकरं च तत्प्राप्त्यतु-गुणं रसरूपं साधन च प्रकटं कृत्वा तादृशसाधनेन तादृशस्त्ररूपप्राप्तिं महष्यादीनां कृत-वान् प्रभुः, तदनन्तरं तादशसाधनस्याविभीवादतिभाग्यवतां जीवानां तदनुष्ठाने तत्स्वरूप-

प्राप्तेनिः प्रत्यूहत्वमिति तथाकरणामात्रात् । न च रसरूपमावमत्रादत्वानुग्रहेणैव कुतो न तादक्फलदानमिति वाच्यम्, खतन्नेच्छेन भगवतेव 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तयैव भजा-म्यह'मित्युक्तत्वात् तादक्प्रतिपत्तिं विना तादशानुग्रहाभावात् तादशफ्ठदानाभावात् प्रपत्ते-रिप तत्रैव दानेत्र प्राकट्यवैयर्थ्यमिति पूर्वमेवोक्तम् । न च 'नायमात्मा प्रवचनेन लम्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन, यमेवैष वृणुते तेन लभ्य' इति मुण्डकोपनिषद्वाक्याद् विनापि साधनं भगवत्प्राप्तिरिति वाच्यम् । एतद्वाक्यानुपदोक्त 'नायमात्मा बलहीनेन लभ्यो, न च प्रमादात्तपसो वाप्यलिंगात्, एतैरुपायैर्यतते यस्तु विद्वांस्तस्येष आत्मा विशते ब्रह्मधामे'तिवाक्य 'एतैरुपायैर्यतत' इत्युक्तेः पूर्ववाक्येन मर्यादीयसाधनमात्र-निषेध एव, न तु एतैर्भन्मनिस स्थितैरुपायैर्वजभक्तसजातीयमावादिभिः यः कश्चन यतते तस्य भगवद्दशीकारकसर्वात्मभावरूपवललाभादेष आत्मा ब्रह्मरूपं हृदये प्रकटं धाम विशते प्रविष्टो भवतीत्यर्थान्न मर्यादातीतसाधननिषेध इति त्वदुक्तरनवकाशात् । अन्यथा फलल्वच्याहतिः । यत्किञ्चित्साधनसाध्यस्यैव फलत्वात् । तस्मादतिभाग्यवत्तराणां जीवानामेतादशसाधनेनैवैतादशफलप्राप्त्यर्थमेतादशोवतार इति । एवं च वजभक्तसमानभावे-नामजने तत्फलप्राप्तेः कस्याप्यभावादेतादृशमार्गप्राकट्यवैयर्थ्यापातः स्यात् । अत एव 'श्चियो वा पुरुषो वापि भर्तृभावेन केशवम् । हृदि कृत्वा गतिं यान्ति श्रुतीनां नात्र संशय' इति वृहद्वामनपुराणे । 'येषामहं त्रिय आत्मा सुतश्र सखा सुहृदो दैविमष्ट'मित्यादिना श्रीभागवते चोक्तम् । अन्यधैताद्याक्यं व्यर्थे स्थात् । तस्माद्रजभक्तसजातीयभावेतेव भजनं कर्तव्यम् । परन्तु व्रजभक्तदास्यपूर्वकमेव, न तु स्वातत्र्येण, व्रजभक्तानामेतन्मार्ग-गुरुत्वात्प्रभोस्तदधीनत्वाचेति निष्कर्ष इति सर्व समज्ञसम् । न च प्रभोर्वजभक्ताधीनत्वेन तद्दास्यकरणेपि यदि ताः प्रतिबन्धं कुर्युः प्रभोः स्वस्करपदाने स्नीस्वभावसिद्धप्रचुरेर्ध्यया तदा कथमेतादशफलप्राप्तिरिति वाच्यम् । रसरूपप्रभोरेव फललात् रसस्य च विभावातु-भावव्यभिचारिसमूहरूपत्वात् तत्र विभावत्वेन व्रजभक्तानां रसरूपप्रभुत्वात् तेषामप्यजु-मत्यैवैताद्यमार्गप्राकट्यस्य जातत्वेन तत्कृतेर्ध्यया प्रतिवन्धामायात् । किञ्च, यत्रैव लौकिको नायकोनेकनायकानामेककालावच्छेदेन रसदानं कर्तुं न शकोति तत्रैवेर्घापि सम्भवति । अत्र तु त्रभोरलौकिकत्वात् 'कृत्वा तावन्तमात्मानं यावतीर्गोपयोषितः । रेमे स भगवांस्ताभिरात्मारामोपि ठीठये'त्यत्रेवानन्तरूपत्वेन सर्वेषां रसदानकरणसमर्थत्वात् केर्प्यावकाशः, यतः सर्वत्रैव सर्वानुभववेद्य एव प्रभुः सर्वदा विराजते । ननु प्रभू रस-क्तपस्तदन्तर्गताश्च व्रजभक्ता विभावत्वेनास्मदादिप्रपत्तिश्च व्रजभक्तदास्यविशिष्टभगवद्विषयक-सर्वात्मभावेन । एवं च भगवद्रपुरसानुभवे सिद्धे तत्समये कैतासां दास्यं स्थास्यति। न च तदुत्तरमेतासां दास्यं मास्त्विति शंकनीयम् । 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते' इति मर्यादासंगापत्ते-रिति चेन्न, अठौकिकरसभोगानुकूलसामर्थ्यस्य प्राप्त्या रसरूपभगवद्भोगस्य व्रजभक्तदास्य-

भोगस्य चैककालावच्छेदेनैव सम्भवेन 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादाया अभंगात् । न 'चाचार्यं मां विजानीयादि'त्यनेनाचार्यस्य भगवत्त्वेन तद्दास्यपूर्वकमेव जीवैभगवद्दास्यं क्रियते साधनदशायाम्, फलदशायां तु भगवदास्यमेव तिष्ठति, न त्वाचार्यदास्यम्, तत्र क्षेयं मर्यादा, तथात्रापि मनिष्यतीति वाच्यम् । सर्वेषां भगवदूपाणां नित्यत्वेनाचार्यरूपस्य भगवद्रसानुगुणभगवहीलान्तर्गतत्वात् खरूपस्य चालौकिकसामर्थ्येन तद्दास्यकरणस्यापि सम्भवात् । एवमेव सर्वभावप्रपत्त्या भजनमिति प्रभुदत्तालौकिकविषयकसामर्थ्येन सर्वविध-ठीठाखप्येतस्य भजनकर्तुः सान्निध्यं सिद्धम् । किं बहुनांशावतारादिठीठायामप्यंशेनैव च भक्तोपि तत्त्व्हीलानुमवं करोतीति न कस्यामपि लीलायामेतादृशभक्तासहभावो भगवतः। न चैवं श्रीनारायणादिभक्तस्यापि श्रीनारायणे सर्वभावप्रपत्तेः सत्त्वात् सर्वत्र तत्सहभाव-प्राप्तौ पुरुषोत्तमसहभावोपि स्यादिति वाच्यम् । 'ये यथा मा'मितिपद्ये मामिति पदेन पुरुषोत्तमत्वेनांगुल्या स्वस्वरूपप्रदर्शनपूर्वकमुक्तत्वादेतस्याः प्रतिज्ञायाः पूर्णपुरुषोत्तम-मात्रसम्बन्धित्वात्, अन्यथा दण्डकारण्यस्थर्षीणामपि तेनैव स्वरूपेण रसदानं कृतं स्यःत् कोसलेन्द्रङमारेण । किञ्चैतस्याः प्रतिज्ञायाः सर्वभगवत्स्वरूपसम्बन्धित्वे पूर्णत्वांशत्वादिविभागोपि न स्यात् । न चेष्टापत्तिः, तदान्यस्करूपाणामशस्रूपश्रीकृष्ण-खरूपाणामपि श्रीमता व्यासेनोक्तत्वेन चित्ताप्रसादो न स्यादिति सर्वमनवद्यम् । एवञ्चैक-भक्तसम्बन्धिन्या अपि ठीठाया न परिच्छेदस्तर्हि सर्वभक्तसम्बन्धिन्या ठीठायाः परिच्छेदः केन कर्तुं शक्येतेति किं वाच्यनसागोचरमाहात्म्येषु प्रभुतत्परिकरतद्भक्तेषु विचारचातु-र्येण । किञ्च 'त्रैलोक्ये भगवद्भक्ताः के त्वां जानन्ति मर्भणि । केषु वा त्वं सदायत्तः केषु प्रेम तवातुलमि'ति श्रीमदर्जुनेन पृष्टो भगवानुवाच 'न तथा मे प्रियतमो ब्रह्मा रुद्रश्च पार्थिव। न च लक्ष्मीर्न चात्मा च यथा गोपीजनो मम। मक्ता ममानुरक्ताश्च कति सन्ति न भूतले । किन्तु गोपीजनः प्राणाधिकप्रियतमो मम । न मां जानन्ति सुनयो योगिनश्च परन्तप । न च रुद्रादयो देवा यथा गोप्यो विदन्ति माम् । न तपोभिन वेदैश्व नाचारैर्न च विद्यया । वशोस्मि केवलं प्रेम्णा प्रमाणं तत्र गोपिकाः । मन्माहात्म्यं मचर्या मच्छ्रद्धां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्थं नान्ये जानन्ति मर्भणि । निजाङ्गमपि या गोप्यो ममेति समुपासते । ताभ्यः परं न मे पार्थ निग् इप्रेमभाजनम् । मम भक्तास्तु ये पार्थ न में भक्तास्तु ते मताः । मम भक्तस्य ये भक्तास्ते में भक्ततमा मता' इत्यादि-पुराणप्रघट्टकान्मद्भक्तपूजाम्यधिकेति श्रीभागवताद्वजभक्तानां भक्तशिरोभूषणत्वात् प्रभोरतिप्रियत्वाचापि एतासां दास्यं कर्तव्यम् । एवज्य सति एतद्दास्यकरणे प्रभोरत्या-नन्दाविभीवेन तासामत्यानन्दाविभीवान्मनिस सन्तोषेण तद्नुग्रहात् तत्पूर्वीक्तं फलं भगवान् ददातीलिप तद्दास्यकरणम् । तथा चैतासां गुरुत्वात् प्रभारेतदधीनत्वाद्भक्त-शिरोभूषणत्वादतिष्रियत्वाच सर्वथैतद्दास्यकरणपूर्वकमेव प्रभुदास्यकरणमिति सिद्धम् ।

अय श्रीमत्स्वामिन्यादीनां सर्वासां समतयैव दास्यं कर्तव्यमथवा न्यूनाधिकभावेनेति पृच्छिति चेत् । अत्रोच्यते । 'यथा राधा प्रिया विष्णोस्तस्याः कुण्डं प्रियं तथा । सर्व-गोपीषु सैवैका विष्णोरत्यन्तवछभे'ति पद्मपुराणवचनात् । अथ च 'त्रैलोक्ये पृथिवी धन्या तत्र वृन्दावनं पुनः । तत्रापि गोपिकाः पार्थ तत्र राधाभिधा ममे'त्यादिपुराणवचनात् । 'सर्वश्रेष्ठा गान्धर्व्युवाचे'ति गोपालतापिन्युपनिषच्छुतेश्च गान्धर्व्यपरनामिकायां श्रीखामि-न्यामेव सर्वापेक्षया भगवतो ममतातिशयात् तत्रैव निजदास्यं मुख्यतया स्थापयित्वाऽ-न्यासु व्रजसीमन्तिनीषु 'मोहितां दुःखितां सखीमि'त्यादिना सखीत्वोक्तेः सख्याश्र समानशीलव्यसनवत्त्वात् तासां खामिनीसमानशीलव्यसनवत्त्वात् तासां श्रीमत्खामिन्या अतिप्रियतमानां दास्यमपि स्वामिन्यनुग्रहाकांक्षया स्वामिनीदास्यांगत्वेन स्वामिनीवदेव कर्तव्यम् । तासां समानशीलसखीत्वात्तदासकरणे श्रीखामिन्यत्यन्तमनुगृह्णाति । खामि-न्यनुग्रहे च ता अनुगृह्णन्त । तदनुग्रहे च व्रजराजिकशोरानुग्रह इति न कदापि कुत्रापि केनाप्यंशेन फलविच्छेदः। अत एव कैश्चिद्भगवदीयैः सिद्धान्तितं श्रीमचन्द्रावल्यादिष् स्वामिनीप्रतिपक्षात्वमपि न सम्भवति, सिखत्वोक्तिविरोधात् । अत एव 'यदैव श्रीराघे मिलति रहिस त्वां मधुपतिस्तदैवाकार्याहं निजचरणदास्येतिगदिता । मुदा चन्द्रावल्ये'ति पद्ये अस्मत्प्रभुभिः सखीत्वमेव स्फुटीकृतम्, न तु प्रतिपक्षात्वम् । अत एवास्मत्सर्व-स्वायिताः प्रभुचरणाः श्रीमत्स्वामिन्यष्टकतद्वादशकषद्पद्यादौ तद्दास्यमेव सविस्तरं प्रार्थयन्तो 'यावन्ति पदपद्मानी'त्यादिनाजन्यासामपि दास्यं प्रार्थितवन्तः । अन्यया श्रीस्नामिन्या इवान्यासामि पृथक्तया दास्यं प्रार्थयेयुने तु तद्दास्यप्रार्थनाप्रसंगे । सर्वासामि सम-प्राधान्यात् । तस्मादन्यासां दास्यमंगत्वेनैवेत्यस्मदुक्त एव पन्थाः । नतु एवं चेत् सर्वा-खिप सखीत्वं तदा रसान्तर्गतामानखिण्डताकलहान्तरितादिलीला नोपपद्येतेति चेत् । हृदयादिस्थिताभरणमणिगणप्रतिबिम्बितदृष्टनिजरूपे प्रतिनायिकाभ्रमात् संकेतस्थलानागमनाद्वा मानोदयात्। एवमेव बन्धविशेषाकस्मिकललाटसंकान्तस्वचरणतल-लाक्षारसे सुरतसमयसमुद्भूतनिजदन्तनखक्षतादिषु च कदाचिदतिविस्मरणेन रासस्थनिखिल-व्रजभक्तातिरिक्तपरकीयाकृतत्वभ्रान्त्या मानखण्डिताकलहान्तरितादिलीलानां सम्भवात् । न च लाक्षारसदन्तनखक्षतादिषु स्वयूथकृतत्वभ्रान्तिरेव कुतो न जायत इति वाच्यम् । तथा **आन्ततायामपि तासु परस्परं दृढतरसखीत्वजनितातिप्रेम्णा ईर्ष्यानुद्येन तथा**ठीलासम्भवात् । किञ्च 'योगमायामुपाश्रित' इत्यनेन रसलीलायां योगमायामाश्रितो भगवान् । एवञ्च योगमाया यथा यथा येषां येषां पदार्थानामुपयोगो रसठीठायाम्, तथा तथा करोतीति परकीयासम्भोगादिदश्नीनजमानादिरसानुभवार्थं परकीयासम्भोगादि प्रदर्श मानादिरसानु-भवं कारयतीत्यनेनापि प्रकारेण मानादिलीलानां सम्भवाच । यदि चात्यन्तमाप्रहो भवतां यचन्द्रावल्यादिसम्भोगदर्शनेन मानादिरेतास्त्रेव च प्रतिपक्षात्वं तदा तत्सर्वं कल्पान्तरीयांश- रूपकृष्णावतारीयरसलीलायामेव, न सारस्वतकल्पीयपूर्णावतारसम्बन्धिरसलीलायामिति बुद्ध्यताम् । यदि सारस्वतकल्पे भवदुक्तप्रकारः स्थात्तदा श्रीभागवते स्फुटमुपलभ्येत । उपलम्यते तु सखीत्वमेव परस्परं फलप्रकरण इति सर्वं चतुरस्रमिति कृतं प्रसक्तानुप्रसक्तिन्तया । अत्रेदं श्रेयम् । अत्र फलत्रये फलद्धयमेतदेहेपि भवति परन्तु मनस्येव रसरूप-भगवत्सम्बन्धेन मनसोलौकिकत्वाभावात् । सेवौपियकदेहरूपतृतीयं फलं त्वेतदेहपातो-त्तर एव भवति सर्वथा । सर्वत्र लौकिकदेहपातोत्तर एवालौकिकदेहसम्बन्धसम्भवादिति दिक् ॥ १॥ ॥

अथ प्रकृतमनुसरामः । ननु वाधके सति कार्यानुदयाद्वाधकाभावस्य सर्वत्र कारणतेत्यत्र यद्वाधकं तनुजवित्तजरूपसाधनसेवायाम्, तद्वत्तव्यम्, यद्भावं सम्पाद्य मानससेवारूपं तत्कार्यं सम्पाद्यतामित्याकांक्षायां तनुजवित्तजरूपसाधनसेवाबाधकमाहुः उद्देगः प्रतिबन्धो वेति ।

उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यात्त्ववाधकम्॥ २॥

एतस्य विवरणं तु सवायां प्रतिबन्धकन्नयम्। उद्वेगो वा प्रतिबन्धो वा भोगो वा। त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्यन्तम्। तत्र तनुजिवक्तज्रूष्मधनसेवायां येन कियमाणेन उद्देगप्रतिबन्धभोगा भवन्ति तस्य परित्यागः कर्तव्यः। तत्परित्यागे तत्साध्योद्देगाद्यनुद्धयात्तनुजिवक्तप्रसाधनसेवासम्पत्तौ सत्यां मानससेवासिद्धिर्भवतीति भावः। तत्रोद्देगः शोकदुःखादिजिनतो भवति, तेषु शोकादिषु जातेषु 'चित्तोद्देगं विधायापि हर्रियद्यत् करिष्यति तथैव तस्य ठीठेति मत्वा चिन्तां दृतं त्यजे'दिति नवरत्नोक्तर्भगवछीठा यथा सर्वा तथेयमप्येका भगवछीठा भगवतः सुखाधायिकति ज्ञात्वा शोकादित्यागः कर्तव्यो, न तु शोकादिद्ररीकरणार्थं यत्नः कर्तव्य इति। अन्यथा यद्यपि भविष्यति तदेव यत्रभुणा विचारितमस्त्यतः तस्य स्वरूपेण विघटनं तु न कर्तु शक्यम्, तथापि प्रभुसुखाधायकठीठापदार्थविघटनेच्छायामपि स्वामिद्रोहो भवेदतः प्रभिचच्छां ज्ञात्वा तादृश्योकदुःखादिकेषु त्यक्तेषु सत्सद्भगकारणाभावादुद्धेगाभावस्य जायमानत्वादुद्देगसाधनपरित्यागः कर्तव्यः। यद्वा, बिष्ठप्रकेच्छ्विठष्ठवेदवाह्यजनितोपद्रवेण साधनरूपसेवायामुद्देगो भवति तदभावार्थं तत्सान्निध्यरूपसाधनपरित्यागः कर्तव्य इत्येनत्र्यं साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्तम् ॥ २ ॥

तत्रोद्देगकारणानामनन्तत्वात्तज्जन्योद्देगानामप्यनन्तत्वात् परिगणना कर्तुमशक्येति सर्वविधमप्युद्देगमुद्देगत्वेनैकविधमेव निरूप्य द्वितीयं प्रतिबन्धरूपं तनुजवित्तजसेवायां

बाधकमाहुः अकर्तव्यमिति।

अकर्तव्यं भगवत सर्वथा चेहितर्न हि । यथा वा तक्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

एतस्य विवरणं तु प्रतिवन्धोपि द्विविधः, साधारणो भगवत्कृतश्च, तत्राद्यो बुद्ध्या त्याज्यः। भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यम् । तदान्यसेवापि व्यर्था । तदासुरोयं जीव इति निर्धारः । तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायेति विवेक इसन्तम् । अत्र भगवतः सर्वथा चेद्कर्तर्थं भगवत्कृतप्रतिबन्ध इति यावत्, तदा गितः तदभावसम्पादकसाधनं किमपि नास्तीति मूलार्थः । अत्र उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यान्तु बाधकमिल्यनेन पूर्व सेवायां बाधकत्रयं यदुक्तं तत्तु तत्रया-भावसम्पादनार्थमेव । अत एव त्रयाणां साधने त्यक्ते तदभावः सम्पद्यत इति त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति विवृतौ स्फुटीकृतम् । न च वाधकत्रयत्याग एव कुतो नोक्तः, तत्साधनपरित्यागः किमर्थमुक्त इति वाच्यम् । जाते उद्देगे जाते च प्रतिवन्धे जाते च भोगे सेवाभावस्तत्समयावच्छेदेन सिद्ध एव जाते तत्त्यागः कर्तुमशक्योप्युत्तरसमय तन्नाशोपि स्वयमेव भविष्यतीति व्यर्थस्तत्परित्यागः कर्तव्य इति पुरुषप्रयत्नोपदेश इति मनसिकृत्य सेवाविषये वाधकत्रयं न यथोत्पद्यत एव तथा कर्तव्यं पुरुषेणेत्येतदर्थं त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्तत्वात् । एवं च सित अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिनेहीत्यनेन भगवत्कृतप्रतिबन्धाभावसम्पादनार्थं गतिनीस्तीत्युक्तत्वादन्यकृतप्रति-वन्धाभावसम्पादने गतिरस्तीत्यर्थतः सिद्धत्वाद्विविधं प्रतिबन्धकमागतमेवेति कण्ठरवेण मूलेनुक्त्वा विवरणे प्रतिबन्धकरूपसेवावाधकद्वैविध्यमाहुः प्रतिबन्धोपि द्विविधः। साधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्र भगवत्कृतप्रतिबन्धाभावः सम्पाद्यितुमशक्यः, साधारणस्तु शक्य इति विवरणे आहुः तन्नाचो बुद्ध्या त्याज्य इति । तत्र प्रति-वन्धकरूपसेवावाधकभेदद्वये आद्यः साधारणः प्रतिवन्धो मगवद्विमुखभार्यादिकृत-प्रतिबन्धस्तत्र साधनपरित्यागस्योक्तत्वात् तत्साधनरूपो यो भार्यादिः स त्याज्यस्यक्तुं शक्यः । तत्त्यागेन प्रतिबन्धाभावरूपबाधकाआवः सम्पादयितुं शक्य इत्यर्थो ज्ञेयः । अत एवोक्तं 'भार्यादिरनुकूलश्चेत् कारयेद्भगविक्तियाम् । उदासीने स्वयं कुर्यात् प्रति-कूले गृहं त्यजे'दिति भागवततत्त्वदीपे ।

अय भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तु न केनापि त्यक्तं शक्य इत्याहुः अगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यमिति विवरणे अर्थः स्पष्टः । नतु भगवत्कृतः प्रतिबन्धः कस्य फलाभावसम्पादकः ? किं कायवाङ्मनोभिर्भजनं कुर्वतः पुरुषस्याहोस्विद्भजनेच्छावतो वा ? तत्र नाद्यः । 'इति निश्चित्य मनसा कृष्णं परिचरेत्सदे'ति भागवततत्त्वदीपकारिकाव्याख्याने 'एकापि सकृत्कृता परिचर्या परमपुरुषार्थदेति । परं विद्यमानदेहस्य निःकृत्यर्थं सदा परिचरे'दित्याचार्यः सिद्धान्तितत्वात् किश्चित्कालिकभजनोत्तरं यावञ्जीवं कयाचिद्भगवदिच्छया भगवत्कृतसेवाप्रतिबन्धेपि परम-

पुरुषार्थलामस्य सिद्धत्वादत्र भगवान् फलं न दास्यतीति निषेधस्य विरुद्धत्वात् । अत एव 'न ह्यंगोपक्रमे घ्वंसो मद्धर्मस्योद्धवाण्वपी'ति एकादशस्कन्धीयप्रभुवचनं 'यानास्थाये'ति वचनं 'सक्तृदिष्ट्वादिपुरुषं पुरुषो याति साम्यतां संवत्सरं किञ्चिद्नं दित्या यद्धरिरचित' इति षष्ठस्कन्धीयाष्ट्राघ्यायीयशुकवचनं च । न द्वितीयः, विना भगवत्कृपां भजनेच्छानु-दयात् , तदुदये च भजनस्य भिवष्यत्वनिश्चयेनापि निषेधस्य वैयर्ध्यापातात् । तथाचायं निषेधो भगवत्कृतप्रतिबन्धे कालविलम्बेन फलदानेच्छामेव व्यनक्ति, न तु तददाने-च्छामिति भावः। अन्यथा भजनेच्छानुकूलकृपावैयर्थं प्रसंजेतेति। न च विनैवानुग्रहं भजनेच्छोदय इति वाच्यम् । अवतारदशायां स्वरूपदर्शनेनैवेच्छोदयसम्भवेप्यनवतार-दशायां सत्संगश्रीभागवतादिश्रवणं विना शुद्धपुष्टिभजनेच्छोदयस्याद्दष्टत्वादश्रुतत्वाच । यदि पुनर्विनादर्शनश्रवणादिकमपि गुद्धपुष्टिमार्गीयभजनेच्छोदयः स्यात् तदा पुरुषोत्तमावता-रोपि न स्यात् । अत ए'वानुग्रहाय मक्तानां मानुषं देहमाश्रित'इत्युपक्रम्य 'विक्रीडितं व्रजनभूभिरिदं च विष्णोः श्रद्धान्वितोनुशृणुयाद्य वर्णयेद्यं इत्यत्र य इतिपदेन यस्य-कस्यापि श्रवणवर्णनाभ्यां मिक्तं परामित्यनेन मिक्तिलाम उक्तः, स त्विच्छोत्पादनपूर्वक एव । तस्माद् व्यर्थं भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्ध इत्यादिनिरूपणमिति चेत्, अत्र वदामः। पुत्रादि-जन्माद्युत्तरं केनापि प्रतिवन्धेनाकृतपुत्रादिनिवेदनस्य कस्यचिन्महत्तमस्य पुरुषस्य तदनन्तर-मतिकृपया पुत्रादिस्रोहेन वा कदाचित् तदनिवेदनस्मरणे मनसि स्यान्मम पुत्रादिः शुद्धपुष्टि-भजनेन भगवन्तं प्राप्नोत्विति मयासमै नामनिवेदने दत्या भगवत्सेवा कारणीया तदा त्वं सेवां कुरु मत्तो नामनिवेदने गृहीत्वेति कथने यदि तस्य हृद्यल्पोप्युत्साहो न दृश्यते कदापि प्रत्युत द्वेषः तदोन्नेयमिदम्, यदस्य भगवत्कृतः प्रतिबन्धोस्ति भगवान् फलं न दास्यती-त्यस्मै नोपदेष्टव्यं किमपीति ज्ञापनार्थत्वेन भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्ध इत्यादिनिरूपणस्य सार्थकत्वात् । ननु तदा शुद्धपृष्टिमार्गीयपूर्णस्वरूपसेवाफलं मा भवत्वस्यांशस्वरूपसेवा-फलं तु भविष्यतीत्यंशसेवोपदेश एव कर्तव्यस्तेनेति चेदित्याशंक्याहुः तदान्यसेवापि अंशांशिनोरभेदादंशस्यांश्यधीनत्वाचांशिकृतप्रतिबन्धेंशस्य फलदानासमर्थ-त्वान्महाराजकृते प्रतिवन्धे सचिवादेरिवेत्यर्थः । नन्वंशिनो न स्वस्वरूपपरमक्षठदानेच्छा किन्तु खल्पफलदानेच्छांग्रद्वारा तदांशेन फलदानं कर्तव्यमेव, महाराजस्य महाफलदानेच्छा-मावेपि सचिवादिद्वारा खल्पफलदानेच्छायां सचिवादिनेवेति चेत्, सत्यम्, यत्रांश्य-विरोधेनांशभजनं तत्रैवांशेन फलदानं महाराजाविरोधेन सचिवादिभजने सचिवादिनेव, न तु तद्विरोधेन मजने । तथा चैतस्य भगवत्सेवाकर्तव्यत्वकथनेपि कदाप्युत्साहाभावात् प्रत्युत द्वेषोद्भवात्रांशेनापि फलदानमित्यन्यसेवावैयर्थ्यात् सापि नोपदेष्टव्येति सुष्ट्रक्तं तदान्यसेवापि व्यर्थेति । किञ्च, तदैतादृशस्य यत्स्वरूपं तस्य निर्धारोपि भवतीत्याहुः तदा आसुरोयं जीव इति निर्घार इति । आसुर आसुरावेशी आसुरभाववान्

वा सहजासुरो वेति निर्धारो निश्चय इत्यर्थः । अत्र कदाचिद्रक्तसन्निर्धो यस्य मनसि भगवित सद्भाव उत्पद्यते द्वितीयक्षणे तदसन्निधी तु नश्यित स आसुरावेशी आसुरभाववान् वा ज्ञेयः । यस्य तु सत्संगेपि भगवति न सद्भावः कदापि स तु सहजासुर इति ज्ञेयः। नतु तर्हि महत्तमकृपावैयर्ध्यप्रसंग इत्याशंक्याहुः यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतमिति । वा अथवा यथा आसुरस तत्त्विर्घार उक्तस्तथा विवेको विचारो ज्ञान-मिति यावत् । तत्साधनमासुरस्य शोकाभावरूपफलाय मतं सम्मतमित्यर्थः । अत्रैवं **ज्ञेयम् । 'मा**येत्यसुरा ' इति श्रुतेरसुराणां माया सेव्या, सैवेश्वरः, तत्कृतत्वाज्ञगन्मायिकम्, तेषां मुक्तिश्चा 'न्धन्तमः प्रविशन्ति ये सम्मूतिमुपासत' इति श्रुतेदैंवेष्वनाविष्टानां सहजा-सुराणां कामनाभावपूर्वकं सम्भूत्युपासकानां तदुपासनारूपसाधनवलेनासुरज्ञानमार्गप्रवेशे सित शोकाभावरूपावान्तरफले जांते सुखदुःखालन्ताभावस्करपपुनरावृत्तिरहितप्रकृतिलय-रूपान्धन्तमः प्रवेशरूपा मुक्तिः । आसुराविष्टानां दैवजीवानां तु निरुपधिक्वपया भगवता हतानां मध्ये दैवस्य दैवज्ञानाभावात् स्वरूपवलेनाक्षरब्रह्मणि लयरूपा मुक्तिः, तदा-विद्यासुरस्य त्वासुरज्ञानाभावात् स्वरूपबलेनैवापुनरावृत्तिरहितान्धन्तमः प्रवेशापरपर्यायप्रकृति-रुयरूपा मुक्तिः । अन्येषां सकामानां सहजासुराणामासुराविष्टदैवजीवानां च 'असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा वृताः । तांस्ते प्रेत्यापि गच्छन्त्यविद्वांसोबुधा जनाः', 'तानहं द्विषतः ऋरान् संसारेषु नराधमान् क्षिपाम्यजस्नमसुरानासुरीष्वेव योनिष्वि'ति श्रुतिभगवद्वाक्याभ्यामन्धन्तमोवृतकेवलदुःखात्मकलोकरूपनरकप्राप्तिस्तद्वोगानन्तरं पुनरा-सुरयोनिप्राप्तिरेवेति कृतं पछवितेनं ।

एवं च सर्व मायिकमेकोस्मदाद्यात्मा स एव प्रमार्थो मायैवेश्वरो नान्य ईश्वरः कोप्येवं तत्त्वनिर्धाररूपो विवेकः सोस्य साधनं मतं सम्मतं यावजीवं शोकाद्य-मावाय, तदनन्तरं तादशमुक्तये वेतिशेषः । तथा च तादशपुत्रमार्यादेः संसाराविष्टत्वा-महत्तमकृपया तेषां संसारामावेन शोकाद्यमावपूर्वकतादशमुक्तिनिमित्तमासुरज्ञानमार्ग-मुपिदशेदिति भावः । अत एव श्रीमद्रसुदेवैरासुरज्ञानमार्ग एव कंसस्य श्रीमदेवकीवधोवातस्योपदिष्टो न तु दैव इति ज्ञेयम् । इदमेवाहुर्विवरणे तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं
द्योकाभावायेति विवेक इति । तदा तेष्वासुरावेश्यासुरभाववत्सहजासुरजीवत्वनिर्धारे सत्येतैरासुरज्ञानमार्गेण स्थातव्यमित्ययं विवेको विचारः सिद्धान्तम्त इत्यर्थः ।
तथा च तान् प्रत्यासुरज्ञानमार्गे उपदेष्टव्य इति भावः । यद्वा पूर्वमासुरोयं जीव इति
निर्धार इत्युक्तं तर्हि तेन किं साधनसनुष्टेयमित्याकांक्षायां तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यमि-

१ आवेशजीवास्ते सर्वे देखानां वपुषि स्थिताः, आवेशेन विना ये च मूरुदैला इति स्पृताः, तेषां तमश्र धम्प्रोक्तं चान्ये देवांशिनस्तथा, तेषां स्थानं च खर्गादि तक्तत्पदमवाप्नुयुरितिपद्मपुराणोक्तरखण्डीयवाक्येभ्य आप्ररावेशिनां मुक्तराप्पराणामन्थन्तमोरूपनरकप्राप्तेरक्तत्वात् ।

त्यासुरस्थेव साधनमुपदिशन्ति तदा ज्ञानेत्यादिना । एवं च ज्ञानमार्गपदेनासुरज्ञानमार्ग एवायातीति तथा व्याख्यातमिति ज्ञेयम् । न ह्यासुरस्य सर्वे बह्येत्यक्षरज्ञानमार्गे पुरुषोत्तम-ज्ञानमार्भे वाधिकारः, तस्य तामसत्वात् । अत एवेश्वरत्वेनाभिमततामसमायाश<del>्च</del>सुपास-कास्तेषु सत्त्वाभावात् सत्त्वजनितज्ञानाभावे नोर्ध्वं गच्छन्ति सत्त्वस्था दृत्युक्ता नोर्ध्वगितः, किन्तु तामसशत्त्रयुपासनाजनितज्ञानस्य तमोगुणजनितत्वेन तामसत्वा'दघो गच्छन्ति तामसा' इत्यधोगतिरूपनिरयान्यन्तमोरूपप्रकृतिलयान्यतरप्रवेश एव, 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति वाक्यात् । अत्र अधःपदेनाधममेव विवक्षितम्, न तु नीचस्थानम्, निरयाणां नी चस्थानत्वेपि अन्धन्तमः प्रवेशरूपासुरमुक्तेः सुखदुः खाभावरूपत्वेन नीचस्थानत्वाभावात्, सर्वं ब्रह्मेत्यक्षरब्रह्मज्ञानमार्गे तु 'दैवी सम्पद्धिमोक्षाये'ति वाक्यादैवसम्पद्धक्तजीवा-नामेवाधिकारः । अत एव 'जायमानं हि पुरुषं यं पश्येन्मधुसूदनः । सात्विकः स तु विज्ञेयो भवेन्मोक्षायाधिष्ठित ' इतिमोक्षधर्मीयनारायणीयवाक्यान्मोक्षाधिकारिणां सात्विक-लेन 'सत्त्वात्सञ्जायते ज्ञान'मित्युक्तसत्त्वगुणजनितज्ञाने नोध्वं गच्छन्ति सत्त्वस्था ' इति वाक्योक्तोर्घ्वगमनरूपा स्वर्गमुक्तयन्तरप्राप्तिर्भवतीति । अत्रोर्ध्वपदस्योत्तममित्यर्थो न तृच-स्थानम्, स्वर्गलोकस्योर्ध्वलोकत्वेषि 'यन्न दुःखेन सम्भिन्न'मित्यादिवाक्योक्तस्वर्गसुख-स मुक्तेश्रोर्ध्वेठोकत्वाभावात् । तस्माद्र्ध्वपदेनोत्तमत्वमेव विवक्षितमिति ज्ञेयमिति दिक् ॥ ३॥

तथा च यस्माद्वाचकेषु सत्सु न सेवासिद्धिरतस्तत्र यत्साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्याहुः वाधकानां परित्याग इति । एवं द्विविधमपि प्रतिवन्धक्तपं सेवाबाधकमुक्त्वा ठौकिकभोगक्तपं सेवाबाधकं वदन्तो द्विविधं भोगमाहुः भोगेप्येकं तथा परम्। निःप्रत्यहम् । एतद्विवरणं तु भोगो द्विविधो, ठौकिकोऽठौकिकश्च । तत्र ठौकिकस्त्याच्य एव । अठौकिकभोगस्तु फठानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीत्यन्तम् । अत्र यथा प्रतिबन्धे साधारणस्त्याच्यो, भगवत्कृतस्तु फठविधन्तेव जनयेत्, तथा भोगेपि सुखदुःखसाक्षात्कारक्तपभोगक्तपवस्तुन्यपि एकं साधारणं ठौकिकमिति यावत्, तत् तथा त्याच्यम्, तत्साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । परं द्वितीयं साधारणद्वित्रमठौकिकमिति यावत्, ताहद्यभोगक्तपं वस्तु निष्प्रत्यहं निर्गतः फठप्रातौ विश्लो यस्मातत्कठाप्रतिबन्धकमिति यावदेतादशमित्यर्थः । तथा च तत्कठप्रतिवेद्यर्थं इति भावः । एवं द्विविधोपि भोगो मूठे कण्ठरवेणोक्तो यस्तमेव भोगं विवरणे भोगोपि द्विविधो ठौकिकोऽठौकिकश्चेत्यादिना स्फुटीकृत्य तत्र छौकिकस्त्याच्य एवेत्यनेन ठौकिकभोगस्यापि तत्साधनपरित्यागेन त्याच्यत्वमुक्तम् । नतु कथमठौकिकस्य द्वितीयस्य भोगस्य फठाप्रतिवन्धकत्विनत्याशंकायामाहुः महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदेति । महानठौकिको भोगस्तु प्रथमे अठौकिकरसोप-भोगः प्रथमे अठौकिकरसोप-

भोगसामर्थ्यरूपे पूर्वोक्तफले विषयत्वेन प्रविशतीत्यर्थः । नन्वलौकिकभोगस्तु नेह भवति किन्त्वेतदेहपातोत्तरं साक्षाद्भगवत्सम्बन्धे सति भवति । तथा चात्राठौकिकभोगप्रसक्ते-रेवाभावात् तद्भोगप्रसक्तो सत्यामेव ठौकिकमोगवदस्यापि त्यागाशंकायां प्राप्तायामेतस्य प्रथमफ<mark>ले प्रवे</mark>शवचनं सार्थकं स्यात्तस्मान्महान्भोगः प्रथमे विशते सदेति वचनं व्यर्थमिति चेत्, अत्र वदामः । अठौकिकभोगस्त्वत्रापि मनोमात्रस्य स्थायिभावात्मकभगवत्सम्बन्धे-नाठौकिकत्वान्मनोमात्रे त्वात्मनि द्वारा भवति, तत्सहनार्थमेवाठौकिकसामर्थ्यं दीयते, अत एवालौकिकभोगस्य प्रथमफलान्तरभावोक्तिः संगता भवति । अन्यथा प्रथम-फलान्तरभावोक्तिरसंगता स्यात् । तस्माद्यदा तनुजवित्तजसेवया प्रेमोत्पत्तिस्तदनन्तर-मठौकिकभोगरूपे अपूर्वानुरागरूपविरहजदुःखसाक्षात्कारे विषयत्वेन प्रविष्टस्य दुःखस तापविशिष्टस्य सहनार्थमलौकिकसामर्थ्यं भगवता दत्ते खसेव्यशीविग्रहे खप्तादिषु वा स्पर्शादि-जनितविरुक्षणसुखभोगप्राप्तिरत्रापि भवति तदाचार्यभींगः प्रतिबन्धकत्वेनोक्तोतोयं पि मम प्रतिबन्धकः स्यादिति कदाचित् कस्यचिन्म्निस भवेत्, प्रेमभरेण च स भोग-स्यक्तमशक्यस्तदा व्याकुलतया महान्खेद उत्पचेत, तेन च विरहानुभवप्रतिबन्धः सादिति तत्खेदनिवारणार्थं महान्भोगः धयमे विदाते सदेति मूले, अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविदाती सेतिह्वरणे चालौकिक भोगस्य प्रथमफले प्रवेश उक्त इति तथोक्तेः सार्थकत्वस्य सिद्धत्वाच त्वदुक्त्यवकाग्नः कथमपीति बुध्यस्व । नतु होकिको मोगो न तनुजवित्तजसेवायाः प्रतिबन्धकः किन्तु 'ता नाविद'न्नित्याद्युक्तप्रकारक-चेतस्तत्प्रवणत्वतद्रूपायां मानससेवायां प्रतिबन्धकः । यदि तनुजवित्तजसेवाप्रतिबन्धकः स्यात्तदा लौकिकसुखसाक्षात्काररूपमोगाभावे देहस्थितरभावात् तनुजवित्तजसेवाश्रवण-कीर्तनादीनां चामावे सिद्धे कारणामावेन प्रेमोत्पत्तेरभावान्मानससेवासिद्धेश्वामावात् परम-फलप्राप्तिर्न भवेदेव कस्यापीति न कोप्यस्मिन्मार्गे प्रवर्तेतेति मार्ग एवायमुन्छियेत, तस्मान्न तस्प्रतिवन्धको ठौकिको भोगः । सति च ठौकिके भोगे 'विषयाविष्टचित्ताना नावेशः सर्वदा हरे'रितिवचनात्तत्कारणविषयावेशेन भगवद्विषयकतनुजवित्तजसेवाभावे पूर्वीकं फलं स्यादिति चेत्, अत्र वदामः । लौकिकविषयभोगो दिविधः, एकः केवले-न्द्रियपोषको, द्वितीयो भगवत्तनुजवित्तजसेवोपयोगी । तत्र केवलेन्द्रियमात्रपोषकविषय-भोगो न कर्तव्यः, किन्तु प्रभुसेवोपयोगित्वबुद्ध्या अथ च खस्य दासत्वेन दासधर्मत्व-बुद्धा च स्रोकिकमगवन्निवेदितविषयभोगः कर्तव्यः । एवं च 'तावद्रागादयः स्तेनास्ताव-स्कारागृहं गृहम् । तावनमोहोङ्गिनिगडो यावत्कुष्ण न ते जनाः । त्वयोपभुक्तस्रगन्ध-वासोलंकारचर्चिताः । उच्छिष्टभोजिनो दासास्तव मायां जयेमही'त्यादिवचनानि च र्यभगवत्सेवोपयोगित्वेन दासधर्मत्वेन वन्धकमायाजयसाधकत्वेनानर्थनिवारकत्वेन च भगव-न्निवदितलौकिकविषयजभोगस्य विहितत्वात् । तस्मात्केवलेन्द्रियमात्रपोषकलौकिकभगवद- निवेदितिविषयजभोग एव त्याज्यत्वेनोक्तोत्र, स तु तनुजिवक्तजसेवाबाधक एवेति स एव त्याज्यो न तु भगवत्सेवौपियकत्वेन दासधर्मत्वेन च प्राप्तो विषयजभोग इति बाधकत्वाभावेन पूर्वोक्तफलस्य निःप्रत्यूहत्वात् । अत एव 'बीजदार्ड्यप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः, अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजया अवणादिभि'रित्यादिना भक्तिविधिन्यां तनुजिवक्तजसेवाकर्षे गृहस्थितिरुक्ता । प्रेमासक्त्यनन्तरमेव च 'तादशस्थिपि सततं गेहस्थानं विनाशकम् । त्यागं कृत्वा यतेद्यस्तु तदर्थार्थंकमानसः । लभते सुद्द्यां भक्तिं सर्वतोभ्यधिकां परा'मित्यनेन भगवद्भजनान्यविषयकव्यासंगजनकत्वेन सर्वविधस्यापि गृहस्य त्याग उक्तः सर्वविध-भोगाभावसाधकत्वेनेति कृतं पह्नवितेन ॥ ४॥

नतु भगवता साक्षात्सम्बन्धेपि यदि सुखदुःखसाक्षात्काररूपो भीग एव भवति तदा लैकिकभोगः किमर्थं त्याज्यत्वेनोच्यत इत्यनितपण्डिताशंकां परिहरन्त आहुः।

सविधोल्पो घातकः स्याद्वलादेतौ सदा मती।

एतद्विवरणं तु साधारणो भोगः कथं त्यक्तच्य इत्याकांक्षायामाह् सविद्रोल्पो घातकः स्यादिति । सविद्रत्वाद् एपत्वाच भोगस्त्याज्यः । एतौ सदा प्रतिबन्धकावित्यन्तम् । ठौकिकसुखभोगसुखभोगसाधनानां नाशात्सिविहो, अथ च ठौकिकभोगः किञ्चित्काठिकत्वात् परिछिन्न इत्यल्पश्च । अथ च परमफठन्वाधक इति घातकः । एवमेव ठौकिकदुःखभोगस्तु यद्विषयक उत्पद्यते तद्विषयस्य कस्यचिदेव प्राप्तिनं सर्वस्येति सविद्रो, अथ च ठौकिकविषयस्य तुच्छत्वात् तुच्छविषयक इति अल्पस्तुच्छश्च । अथ च परम्परया मानससेवाप्रतिबन्धकत्वात् फठप्राप्तिचातकश्चेति मूले हेतुगर्भविशेषणानि । अत एवात्र भावप्रधानो निर्देश इति ज्ञेयमिति मनसिक्कत्याचार्याः सविद्यत्वाद्वातकत्वाचेति हेतुत्वेनेव विवरणे च्याख्यातवन्तो भोगविशेषणानि । अत एव एतौ भगवत्कृतप्रतिबन्धसाधारणभोगौ चलाद्वेतोः सदा खाधकाविति भावः । नन्वत्रको भोगः एवोक्तः पूर्वमव्यवहितः, तथा सति सदायं प्रतिबन्धक इत्येकवचनमेव वक्तव्यम् , न त्वेताविति द्विवचनमित्याशंकायामाहुः द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिबन्ध इति तात्पर्यात् द्विवचनस्य सार्थक्यमिति भावः ।

ननु भगवस्त्रतिबन्धे ज्ञाते संसाराभावायातिकृपया तस्यासुरज्ञानमार्ग उपदेष्टन्य इति पूर्वमुक्तम्, तत्रापि तस्य चेन्न श्चिरता तदा महत्तमैः किं कर्तव्यमित्याकांक्षायामाहुः क्रितीय इति ॥ ५॥

दितीये सर्वथा चिन्ता त्याच्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

एतद्विवरणं तु ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताभावार्थमाह द्वितीय इत्यन्तम् । द्वितीये भगवत्क्वतप्रतिवन्धे आसुरज्ञानोपदेशपर्यन्तं चिन्ता कर्तव्या महत्तमैरतिकृपया । यदासुरज्ञानेपि भार्यादेः श्चितिर्न दृश्यते किन्तु 'कामोपभोगपरमा' इति वचनसिद्धकामोप-मोगमात्रपरत्वं दृष्टम् , तदास्यासुरमुक्तिरिप न देया भगवता किन्तु मरणानन्तर भसुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा वृताः । तांस्ते प्रेत्यापि गच्छन्त्यविद्धांसोबुधा जना ' इति श्चत्युक्तान्धन्तमोवृतकेवलदुः खात्मकलोकप्राप्तिपूर्वकं 'तानहं द्विषतः क्र्रानि'त्यादिवाक्योक्तः संसार एव देयोस्येति संसारनिश्चयं प्राप्य सर्वथैव चिन्ता त्याज्या । तादशपुत्रादिरुपेक्ष्य इति भावः ॥ ५॥

एवं प्रसंगादासुरस्य पुत्रादेरुद्धारोपायस्य कर्तव्याकर्तव्यत्वं निरूप्य प्रकृतं विचार-यन्ति । ननु यथासुरस्यासुरमुक्तिसंसारयोर्निश्चयः कृतः कामोपभोगपरत्वापरत्वादिलिङ्गेस्तथा शुद्धपृष्टिमार्गीयेष्वेतस्य शीघं फलमेतस्य विलम्बेनेति केन लिङ्गेन ज्ञेयमित्याकांक्षायामाहुः ।

### न त्वाचे दातृता नास्ति।

तुराव्द आसुरप्रसङ्गनिवारणार्थः । आद्ये अलौकिकसामर्थ्यरूपे फले जाते सति मगवतः दातृत्वं नास्तीति न, किन्तु दातृत्वं वर्तत इति ज्ञेयम् । नन्वाचा इति पाठे नु निश्चयेन दातृता नास्तीति न, किन्तु वर्तत एवेत्यर्थी ज्ञेयः । एतद्देहे मनसि एतद्देह-पातोत्तरं चालोकिकसंघात एव फलं भविष्यतीति भावः। अयं मूलार्थः स्पष्ट एवेति मत्वाद्ये दातृता नास्तीत्येतस्यार्थमनुक्त्वा आद्यफलाभावे एतद्देहे मनिस एतद्देहपातोत्तरं च मगवतो दातृता नास्तीति शिरश्रालनेनोक्त्वा किन्तु विलम्बेन दातृता वर्तत इत्यर्थतः सिद्धमर्थमाहुर्विवरणे आद्यफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति तदा सेवा-नाधिदैविकीत्युक्तं भवतीत्यन्तेन। यतश्रायमार्थिकोर्थ उक्तोत एव इत्युक्तं भवतीत्युक्तं न त्विसर्थ इति । यद्वा आद्यफलाभावे तनुजवित्तजसेवाजनितप्रेमासत्त्यनन्तरमलौकिक-सामर्थ्यदानाभावे भगवतो दातृत्वाभावो नास्ति किन्तु विलम्बेन दातृत्वं वर्तत इत्यकार-प्रस्नेषेण व्याख्येयम् । नन्वाद्यफलाभावे दातृत्वं कुतो नास्तीत्याकाङ्कायामाहुर्विवरणे तदा स्वानाधिदैविकीत्युक्तं भवतीति । व्यसनपर्यन्तं स्तात्रेच्छत्वेन प्रेमावस्थानामा-विर्मान्यत्वाभावात् पूर्णप्रेमाविर्मावाभावाद्रसरूपताभावात्सेवाया आधिदैविकत्वाभावादिति द्वेतोर्दातृत्वं नास्ति, यत आधिदैविकसेवयैवाधिदैविकस्वरूपप्राप्ति'र्ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त-बैव भजाम्यह'मिति वाक्यादित्यवेहि । रसरूपसैवाधिदैविकत्वे 'रसो वै स' इतिश्रुतिस्थ-प्रमकाष्ठापन्नवसस्वरूपनिश्ययवाचकवैइलव्ययशब्दः प्रमाणं परमकाष्ठापन्नस्यैव पर्यन्ततः सर्वाधिदैविकत्वात् । एवं चाद्यफले जाते फलं शीघ्रं भविष्यति तदभावे भगविद्चाभावेन कस्यचिद्धिलम्बेन भविष्यतीत्याद्यफलोत्पत्त्यनुत्पत्तिरूपलिङ्गाभ्यां शुद्धपुष्टिमार्गीयस्यापि भक्तस्य बीव्रफलोत्पत्त्यनुत्पत्ती ज्ञेये इति दिक्।

अथ उद्देगाभावप्रतिबन्धाभावभोगाभावानां बाधकाभावत्वेन पूर्वं कारणत्वमुक्तम् । तत्र सर्वस्यापि भगवछीलात्वेन ज्ञानादुद्देगाभावः सिद्धस्तत्र न गृहत्यागः। सेवाप्रतिबन्धका- सुरपुत्रादेस्त्यागात्प्रतिबन्धाभावसिद्धेश्चतत्र पाक्षिको गृहत्यागः । दैवपुत्रादिषु सत्सु गृहत्यागाभावात् । भोगाभावस्तु ठौकिकभोगत्वावच्छेदकावच्छिन्नाभावः । स तु ठौकिक-गृहत्वावच्छेदकावच्छिन्नत्यागेनैवेत्याहुः ।

तृतीये बाधकं गृहम्।

तृतीये वाधकामावत्वेन कारणे ठौकिकभोगामावे ठौकिकं गृहं बाधकम् । तादृशगृहे सित तादृशमोगाभावाभावात्, सर्वेन्द्रियाणां ठोकवेदसंकोचेनापि स्वस्वविषये प्रवृत्तिसम्भवादिति भावः । एतिद्वरणे इदमेवाहुः भोगाभावस्तदेव सिध्यति यदा गृहपित्याग इति। अत्र पर्युपसर्गो वेदमस्नीतत्रस्थपुत्रादिवाचको ज्ञेयः। अन्योर्थः स्पष्टः।

नतु एताद्दशसेवनातिदुर्ठमेत्याशंकायामाहुरचरुयेयं सदा भाव्येति। अवरुयेयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥ ६॥

अत्र विवरणाभावादस्माभिरेव व्याख्यायते । इचमव्यवहितक्षण एवोक्ता बुद्धिस्था मानसी सेवना 'न रोधयती'त्यादिवाक्येभ्यः कस्यापि कर्मज्ञानादेरवश्याधीना यद्यपि न भवति, त्रजभक्तरूपसाधुकृपामात्राधीनत्वात्, तथापि श्रीप्रभुवजभक्तदास्यपूर्वकं भावधा चिन्तनीया । एताद्शीं सेवनां कदास्मत्रभुरस्मत्स्वामिन्योस्मम्यं दास्यन्ति, कदा भगवित चक्षूरागः, कदा वा चित्तासंगः, कदा वा 'मगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस्य च। आर्श्वेषः सेवनं चापि स्पर्शश्वापि तथाविधः। अधरामृतपानं च भोगो रोमोद्रमस्तथा। तत्कूजितानां श्रवणमाघ्राणं चापि सर्वतः । तदन्तिकगतिर्नित्य'मित्यादिः संकल्पः, कदा निद्राछेदः, कदा तनुतनुता, कदा विषयनिवृत्तिः, कदा त्रपानाशः, कदोन्मादमूर्छामृतय इत्याद्यक्तप्रकारेण सदा देहपातपर्यन्तं भाव्या, भावनया मनसि स्थापनीया । अतिदीनतया ज्ञानविषयत्वमापदनीयेति यावत् । यद्वा इयं मानसी सेवा सदा भाव्या, प्रेमाद्यभावेषि प्रेमाद्यवस्थाद्यनुकरणकरणेन च चिन्तनीया । तथा च मनस्ये-ताद्शभावनापूर्वकं तनुजिनत्तजसेवाकरणे 'तं यथा यथोपासते तथैव भवती'ति श्रुते ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'मिति गीतास्थभगवद्वाक्यादथ च 'यादशी भावना यस सिद्धिभवति तादशी'त्यादियचनाचैतद्देहपातोत्तरमठौकिकदेहप्राप्तो वा कस्यचित्कस्य-चिछ जन्मान्तरे वा बहुतरभगवत्कृपायामस्मिन् जन्मन्यपि वा 'ता नाविद'न्नित्या-द्युक्तप्रकारा फलरूपा सेवना सिद्धा भविष्यतीति भावः । अथवा प्रेमासक्तिन्यसनात्मिका सेवा सदा सर्वदा अः भगवान् वदयो यस्यां सा भाज्या ज्ञेया । एतादशज्ञानेनापि फलसिद्धिरित्यर्थः । तथा चान्यप्रकारकसेवायां न सर्वदा भगवान् वश्यो भवति, न वा तज्ज्ञानमात्रेण च फलसिद्धिरिति भावः । ननु ज्ञानादिः मार्गप्रकारेणापि सेवा प्रभुं खवशे करिष्यति प्रभुसेवात्वाविशेषादित्याशंक्याहुः सर्वमन्य-न्मनोभ्रम इति । अन्यत् सर्वं मनोभ्रमरूपमेव । तथा च भगवन्मायामोहितानामेवारं सिद्धान्तो यदन्यत्रापि मार्गे प्रभुर्वश्यो भवतीति । अत एवास्मिन्मार्गे मार्गान्तराच्छ्रेष्टचम् । अत एव च 'मुक्तिं ददाति कर्हिचित्स्म न भक्तियोग'मिति वचनं चेति दिक् ॥६॥

एवं मानससेवाभावनाया माहात्म्यमुक्त्वा पूर्वोक्तसेवाबाधकत्यागस्यावश्यकतामाहुः तदीयरिप तत्कार्यमिति ।

### तदीयैरपि तत् कार्ये पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

बालबोधग्रन्थे 'समर्पणादात्मनो हि तदीयत्वं भवेद्भव'मित्युक्तत्वा देवं धर्मै-र्मनुष्याणा'मित्यादिभगवद्वाक्याच पुष्टी पुष्टिमार्गे तदीयैरपि आत्मसमर्पणं कृतवद्भिरपि तत् पूर्वोक्तं बाधकत्रितयत्यागरूपं यत् तत् कार्यं कर्तव्यम्, न तु मयात्मसमर्पणं कृतं तदीयं च सर्वे जातमतः परं प्रभुर्यथा ज्ञास्यति तथा करिष्यति मम का चिन्तेति निश्चिन्ततया स्थेयम् । तथा सति भगवति भरदाने पुष्टिमार्गस्य प्रेमात्मकत्वात् प्रेममार्ग-त्रिरोध आपद्येत । सर्वथा स्वाशक्येर्थे हि भगवति भरदानम्, न तु स्वशक्येपि, स्राक्येर्थेपि तत्र भरदाने स्वामिन्यादीनां स्वप्राणप्रियस्यायासदर्शनेन महान् खेद उत्पद्येत, <del>वेन तद्धीनत्वा</del>त्फलस्य तत्फलदाने भगवतो विलम्बस्तत्खेददानजनितः स्वामिनीष्वापद्येतेति । **बत एवाग्रे आहुः पुष्टौ नैव चिल्लम्ब**येदिति । पुष्टाविति देहलीदीपन्यायेनात्रापि मुम्बच्यते । अन्यमार्गस्थस्तु कृतात्मसमर्पणो विक्रीतपश्चादिवत् खदेहभरणपोषणादिचिन्ता-रिहतो विलम्बं कुर्यादिपि, पुष्टौ शुद्धपुष्टिमार्गे तु तन्मार्गस्थो नैव विलम्बयेन विलम्ब कुर्याद्वाधकत्रयापनोद इत्यर्थः । यद्वा स्वयमेवात्मसमर्पिणा वाधकत्रयापनोदे कृते स्वप्राण-ष्रियस्यायासादर्शनात् स्वामिन्यादीनां खेदाभावात् तद्धीनफलदाने प्रभुनं विलम्बयेन्न विलम्बं कुर्यादिति वार्थः । अत एव 'मदर्थेथेपरित्यागो भोगस्य च सुखस्य चे'त्येकादश-कत्थीयं प्रभुवचनमात्मसमर्पिणो मोगादित्यागमुपदिशति, न तु खस्मिन् भरदानेन निश्चिन्ततयावस्थानम् । अन्यथा तासां खेदे सति तनुजवित्तजसेवायाः प्रतिवन्ये जाते मृति फलरूपसेवाप्राप्त्याशा दूरापास्ता । तथा च यत्र तनुजवित्तजसेवायामपि वाधकं वक्तव्यं जातं तत्र फलरूपसेवासिद्धौ सत्यां प्रम्वायासस्फुरणाद्विलम्बं न कुर्यादेवेत्यर्थः । अत्रैतावज्ज्ञेयम् । साधनरूपसेवायां 'प्रतिकूले गृहं त्यजे'दित्युपदेशे मजनप्रतिबन्धक-गृहसैंव त्यागो, न भजनानुकूलगृहस्य । फलरूपसेवायां तु भजनानुकूलसापि गृहस्य याग इति । एतद्यथा तथा मत्कृत अस्किचर्धिनीटीकायां 'तादशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशक'मितिश्लोके द्रष्टव्यम ।

अथ तनुजवित्तजसेवया प्राप्तमानससेवस्य व्यसने जाते दशावस्थासु महादुःखानु-भवादतितापेन कदाचिदतिनिष्ठुरः प्रियो यदेतावत्पर्यन्तमपि न मिठति, मया त्वेतावदुःख-मनुभूयते तदर्थमित्यादिको दोषारोपो भगवति भगवदीयस्य स्यात् सोपि बाधक वित्यादुः गुणक्षो भेषीति ।

#### गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणैः रसावस्थारूपैर्निद्राछेदादिभिर्मनःक्षोभेपि प्रियदोषारोपेपि एतदेव भगवदप्राष्ठौ प्रतिवन्धकत्वमेव द्रष्टव्यं दोषारोपस्य । तथा च तादृशावस्थायामपि प्रिये दोषारोपो न कर्तव्यः । यतः प्रियस्य निर्दोषपूर्णगुणवन्त्वात्तत्र दोषारोपे स्वामिन्यादीनां रोषे फलप्राप्ति-विलम्बः स्यात् । किन्तु धन्योद्दं यित्रयार्थमेतादृशावस्थामनुभवामीतिगुणारोप एव कर्तव्य इति भावः । इदं त्रपानाशावस्थापर्यन्तमेव कर्तव्यत्वेनोपदिश्यते । उन्मादावस्थाप्रादुर्भावे तु देहानुसन्धानाभावान्न तत्र दोषो दोषारोपेपीति ज्ञेयम् । अत एवोद्धवद्वारा व्रजसीमन्तिनीनां ज्ञानोपदेशो दोषाभावार्थमेव कृतः प्रभुणा ।। ७ ॥

निनदं सर्वं प्राकृततुल्यमेवेति किमेतादशावस्थाप्राप्त्याप्युत्कर्ष इत्याशंक्याहुः । कुस्टिरत्र वा काचिद्रहपदोत स वै भ्रमः ॥ ९॥ ॥

अत्र या काचित् कुसृष्टिरुत्पद्येत सा अमो ज्ञेयः । यतो 'रसो वै स' इति श्रुते रसरूपो भगवान् सिद्धस्तदा सर्वा अपि रसावस्था भगवद्रूपा एव, रसस्य विभावा-तुभावव्यभिचारिभावसम्हालम्बनरूपत्वादिति सिद्धः सर्वोत्कर्षीस्य मार्गस्यास्य फलस्य चेति सर्वं चतुरस्त्रम् ॥ ७॥॥

अत्र केचिदस्सच्छ्रीमदाचार्यमार्गीया भगवदीया याद्दशी सेवनेति मूरे सेवायां फलत्रयमिति तद्विवरणे च पुष्टिमर्यादाप्रवाहमेदिभित्नमार्गसम्बन्धित्रिविध-सेवानां क्रमेण फलत्रयमुक्तमिति व्याचक्षते । तचिन्त्यम् । एवं सित मूले याद्दशी सेवनेत्यत्र तद्विवरणे च सेवायामित्यत्र चैकवचनं श्रीमदाचार्येने दत्तं स्यात् । मूरे कदाचिन्छन्दोनुरोधेनैकवचनदानेषि विवरणे सेवासु फलत्रयमिति बहुवचनमेवोक्तं स्थात्, विवरणस्य मूलाभित्रायप्रकटनार्थमेव कियमाणत्वात् । अतो मूलविवरणयोरेकवचनदानान्ययानुपपत्या तत्रत्येकवचनाभ्यां ग्रुद्धपृष्टिमार्गसेवाफलमात्रनिरूपणमेवात्र श्रीमदाचार्यचरणानामित्रेतं स्वीयमात्रभयो ज्ञापनार्थमिति ज्ञायत इति सारम् । अन्ये त्वेतन्मार्गीया भगवदीया मूलविवरणोक्तेकवचनानुरोधेन ग्रुद्धपृष्टिसेवाफलत्रयमेवात्र श्रीमदाचार्याणामित्रेतमधिकारभेदेनोत्तमत्वमध्यमत्वसाधारणत्वभेदिभित्रम् । तत्रोत्तमं फलमलौकिकस्यामध्यम्, तद्ध सेवायां कियमाणायामेव त्रभुसम्पादितालौकिकशरीरिनष्टस्यस्पानुभवसाध्यम्, यथा रासमण्डलमण्डनायमानानाम्, मध्यमं फलं तु सायुज्यम् । तत्त सह युनक्तीति सहयुक्, सेवायां कियमाणायामेव भगवता सह सतत-स्थितिः सार्वदिकसंयोगरसानुभव इति यावत् । तथा च मक्तिमार्गीयेण प्रकारेण ग्रुगपद-

<sup>9</sup> इतःपरं 'इति श्रीवह्रभतनुजवरविद्रलनाथाङ्किरेणुलववलतः । जयगोपालः कृतवान्' इति प्रथमं लिखितं, हरितालेन पथाक्षेपितम् । अतःपरं विद्यमानष्टीकामागः पाश्चात्यः, श्रन्थकृता स्वयमेव निर्मितः सहस्ताक्षरैलिखितश्चेति प्रतिभाति । एतत्प्रयोजनं तु परमतदृष्णिन स्वमतदृद्धीकरणम् ।

विलपुण्यपापक्षयद्वारा पाञ्चमौतिकं देहं निवर्लालैकिकं दत्वा खस्मिनेव शितिं विधाय ततो निष्कास्य प्रभुकारितस्वठीलानुभवरूपं प्रमाणानुरोधिप्रमेयसाध्यम्, यथा लक्ष्म्या बन्तर्रीहगतगोपिकानां वा । अत्र मध्यमत्वं चास्य फलस्य विप्रयोगरसानुभवाभावाज्ज्ञेयम् । प्राधारणफलं तु सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठादिषु। ततु सेवायां कियमाणायामे-**रा**नुग्रहविशेषामावात् साक्षात्सेवानुपयोगेन्यैस्ताद्शसाक्षाद्रसानुभवकर्तृभिः क्रियमाणायाः तिवाया उप समीपे योगः सम्बन्धसतद्वन्छरीरत्राप्तिसतद्रूपम्, यथा वृन्दावनस्थपक्ष्या-**ीनाम् । तस्य** चान्तररमणानुकूठत्वात्फठत्वम्, बहिःसाक्षात्सम्बन्धाभावादधिकाररूपत्वं व ज्ञेयमिति वदन्ति । तत्रान्तर्ग्रहगतानां मध्यमं फलमिति त्वस्मदाचार्यचरणसिद्धान्त-विरुद्धम् । तथा हि । यद्यस्मदाचार्याणामेवमेवाभिप्रायः स्यात्तदा कुत्रापि दशमस्कन्धसुबो-विन्यां श्रीमदाचार्येस्तिहिप्पण्यां च तत्तनुजवरैः स्फुटीकृतः स्यात् । 🔻 'चान्तर्गृहगताः हाश्चि'दित्यस्याभासे 'यासां कालः प्रतिबन्धकः, पूर्वमेव भक्तियुक्तास्ता भजनानन्दमननु-**र्**यैव प्रतिबद्धा एव भगवत्सायुच्यं प्राप्तवत्य इत्याहे'त्वत्रत्यसायुच्यपदेन, पुनरेतत्यैव द्रस्य व्याख्यानान्ते 'ततो मुक्ता जाता' इत्यारभ्य 'तमेव परमात्मानं जारबुद्धापि पुद्भता ' इति पद्यव्याख्यानान्तप्रयुक्तिर्भुक्तापदैश्च मुख्यफलापेक्षया मुक्तिरूपफलस्यैव प्राप्ति-इयनेनायमेवाभिप्रायः स्फुटीकृतः श्रीमदाचार्यचरणैरिति वाच्यम् । अन्नत्यसायुज्यपद-<del>रुक्तापदानां परोक्षवादरूपत्वमिति सायुज्यपदस्य भगवत्सहभावपरत्वेन मुक्तापदानां</del> बहुर्गुणमयं देह'मित्यत्रोक्तगुणमयदेहत्यागोत्तरप्राप्तगुणातीतसङ्घातनिष्ठभगवद्रसानन्दानुभव-विशिष्टत्वपरत्वेन च प्रयुक्तत्वात् । न च पूर्वोक्तानां पदानां परोक्षवादत्वे प्रमाणाभावः । किञ्चणां नैव वक्ष्यामि न न्यूनादन्यपूरणम् । आर्थिकं तु प्रवक्ष्यामि परोक्षकथनादत ' ति प्रथमस्कन्धीयसुबोधिनीप्रारंभप्रघट्टकपद्यस्थ परोक्षकथनादत ' इति श्रीमदाचार्यप्रति-नया एव प्रमाणत्वात् । अस्यार्थः । अहं श्रीभागवते कुत्रापि रुक्षणां नैव वस्यामि, न कथयिष्यामि । **लक्षणा हि मुख्यार्थ**बाघे भवति, तत्रात्र प्रतिपाद्यस्य भगवतः सर्व-विक्तमत्त्वेन सर्वभवनसमर्थत्वेन मुख्यार्थबाधाभावात् । 'पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेद-अकित्सितम् । आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि युक्तिभि'रिति गौतमस्मृतिवचनेन रुराणेषु ठक्षणावृत्त्याश्रयणस्य निषिद्धत्वाच । अथ च न्यूनात्पुराणान्तरकथया न्यूनत्वं गाप्य भावप्रधानो निर्देशो, ल्यब्लोपे पत्रमी । यद्वा, न्यूनात्पुराणान्तरकथया न्यूनान्यूनं मियं प्राप्यान्यपूरणमन्येन पुराणान्तरेण पुराणान्तरकथयेति यावत्तेन पूरणं श्रीभागवतस्य वगवदीयान्तरकृतश्रीभागवतव्याख्यान इव न वक्ष्यामि । यदि सा कथैतत्कल्पीया स्यात् वदा व्यासचरणेरेव निबद्धा स्यादतो न वक्ष्यामीति भावः । केचितु न्यूनाच्छब्दादर्था-**ान्यस्य तस्य पूरणं ने**त्यर्थः, अध्याहारं शब्दस्य वार्थस्य वा न करिष्यामीत्याहुः । तत्र 'बन्माद्यस्ये'ति प्रथमस्कन्धीयाद्यश्चोक एव 'धीमहि' इति तिङ्वाच्यकारकवाचिनो-

स्मच्छन्दस्य चाध्याहारदर्शनात् सोक्तिश्चिन्त्या, किन्त्वार्थिकं वाच्यार्थसि द्धमेवार्थं प्रवक्ष्यामि प्रकृष्टत्वेन वक्ष्यामि । अगोप्यत्वादिति भावः । परन्तु परोक्षकथनादृते परोक्ष<mark>कथनमप्रत्यक</mark>्ष-कथनं वाचकराव्देतरशब्देन कथनं गोप्यक्रथनमिति यावत् तद्विहायेत्यर्थः । तथा च परोक्षकथनेनानधिकारिस्यो गोपनार्थं लक्षणां लक्षणावृत्तिविशिष्टशब्दानय च न्यूनं प्रमेषं शाप्यान्येन पुराणान्तरेण पूरणं च वक्ष्यामि परन्तु तात्पर्यग्राहकलिङ्गादिसिद्धमेव, न तु तदसिद्धमपीत्येतावद्धिकं बोध्यम् । तथैव सुवोधिन्यां दृश्यमानत्वात् । तादृक्कथायाः कल्पान्तरीयत्वात् । एतत्कल्पीयत्वे तु 'गोप्यः संस्पृष्टसिलला अंगेषु करयोः पृथक् । न्यस्थात्मन्यथ बालस्य बीजन्यासमकुर्वत ' 'इति मत्रं जपन्त्यस्ताः पूजां चत्रुः कुमारिका' इत्यादिमत्रद्रष्टृत्वादिरूपिठङ्गं कुमारिकानामप्रिकुमारत्वे, अथ च 'तमेव परभात्मानं जारबुद्धापि सङ्गता ' इत्यत्रत्यजारबुद्धिरूपं ठिङ्गमन्तर्गृहगतानां 'जारधर्मेण सुस्नेहं सुदृढं सर्वतोधिकं । मिय सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति वृहद्वामनोक्तभगवद्वर-दानिविशिष्टश्रुतित्वे च यथोक्तं तथोक्तमेव स्यादतो ज्ञायते तन्नेतत्कल्पीयमिति तादश-पुराणान्तरकथया पूरणं न करिष्यामीति ज्ञेयम् । अथ च परोक्षकथने वाच्यार्थसिद्धमेवार्ष न प्रकृष्टत्वेन वक्ष्यामि किन्तु गोप्यत्वात् प्रकटतया न कथितमीद्यं तात्पर्यवृत्त्या सिद्धः मप्यर्थं वक्ष्यामीति भावो ज्ञेयः । एवञ्च फलप्रकरणीयलीलायामतिगोप्यत्वादुपक्रमे फलप्रकरणीयसुवोधिनीस्थसायुज्यमुक्तापदा'न्युक्तं पुरस्ता'दित्यारभ्य 'यत एतद्विसुच्यत' इलन्तं मध्ये प्रयुक्तानि मुक्तिमुच्यतइत्यादिपदानि, अथ च रासठीठोपसंहारे च 'ब्रह्मरात्र उपावृत्त' इतिपद्यव्याख्याने 'यतो भगवान् मोक्षदाता ताश्चेदासन्ध्यमन्तःस्मरणं करि-ष्यन्ति तदा मोक्षाधिकारिण्यो भविष्यन्तीति वासुदेवानुमोदिता' इत्यत्रत्यमोक्षपदं च न लोकप्रसिद्धलयरूपसायुज्यपरत्वेन लयरूपमुक्तिविशिष्टत्वपरत्वेन लयरूपमोक्षपरत्वेन च न प्रयुक्तानि, किन्तु परोक्षवादेन भगवत्सहस्थितिपरत्वेन गुणमयदेहत्यागोत्तरप्राप्तालौकिक-देहिनिष्ठभगवद्रसानुभवविशिष्टत्वपरत्वेन विप्रयोगोत्तरप्राप्तभगवद्दर्शनानन्दपरत्वेन च प्रयुक्ता-नीति ज्ञेयम् । पञ्चाध्यायीच्याख्यानस्थसायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानि परोक्षवादरूपाणीति ज्ञापितुमेव पञ्चा<u>ष्यायीसमाप्तिस्रोकव्याख्या</u>नीयश्रीमदाचार्यतनुजरत्नकृतफलप्रकरणीयसु-बोधिनीटिप्पण्यां व्याख्यातं 'दिवा विष्रयोगजातौं सत्यां दिनान्ते श्रियसङ्गमे य आनन्दो, न स सर्वदा दर्शन इति सोत्र मोक्षपदेनोच्यत' इति मोक्षपदस्य तादगानन्दपरत्वमेव । एवञ्च सायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानां परोक्षवादत्वं सिद्धम् । अन्यथा 'न चैवं विस्मय' इति पद्मव्याख्याने 'एतत्परिदृश्यमानं जगत् सर्वमेव यतो विमुक्तिं यास्यति, मावनया गोकुले स्थित आह, ज्ञानदृष्ट्या वे'त्यत्र विमुक्तिपदस्योपसंहारश्लोकच्याख्याने श्रीमदाचार्यचरणै-र्मोक्षपदस्य चोक्तत्वाद्रासमण्डलमण्डनायमानानां च लोकप्रसिद्धमोक्षप्राप्तिविँशाध्याये यज्ञपः बीप्रसङ्गीये 'तत्रैका विधृता भर्त्रे'तिपद्यव्याख्यानसुचोधिन्या 'मतस्तस्या मुक्तिः सिद्धे'त्युक्तत्वा-

द्वित्रभार्याया अपि मोक्षप्राप्तिरंगीक्रियताम् । तस्मात् परोक्षवादरूपाण्येवात्र सायुज्यादि-पदानीति न लोकप्रसिद्धमोक्षरूपमध्यमफलप्राप्तिरन्तर्ग्रहगतानामिति बोध्यम् ।

ननु मुक्तिवाचकपदैरेवात्रपरोक्षवादकरणे किं बीजमिति चेत्? श्रीभागवतमेव बीजिमिति गृहाण । तथाहि । 'न चैवं विस्मयः कार्यो भवता भगवत्यज' इतिपद्येत्रे 'यत एतद्विमुच्यतं इतिपदमुच्यते, तेन च सर्वस्यापि गोकुलस्य मुक्तिः प्रतिपाद्यते, न हि भवतापि सर्वस्य गोकुलस्य मुक्तिरंगीकियते लोकप्रसिद्धा । एवं च विमुच्यतइतिपदं परोक्षवादरूपमेव । तथा सति श्रीव्यासचरणैरत्र प्रकरणे मुक्तिवाचकपदेनैव परोक्षवादः कृत इति श्रीमदाचार्येरपि मुक्तिवाचकपर्दैरेव परोक्षवादः कृत इति सुष्ठ्रक्तं श्रीभागवत-मेव बीजमिति । ननु न वयमेवंरूपं मध्यमं फर्छ तासां वदामः, किन्तु प्रकारान्तरेण मुघ्यमफलं वदामः । तत्तु भक्तिमार्गीयेण प्रकारेण युगपदिखलपापपुण्यक्षयद्वारा पाञ्च-मौतिकं देहं निवर्त्य तदनन्तरं चाठौकिकदेहं दत्वा खस्मिन्नेव स्थितिं विधाय ततो निष्कास्य प्रभुः संयोगरसलीलानुभवमेव कारयति, न तु विष्रयोगरसलीलानुभवम्, एवं च स्सरूपभगवत एकदलानुभवरूपं फलं मध्यममेव, द्वितीयदलानुभवानावात् । मुख्यानां तु दलद्वयानुभवस्यापि जायमानत्वान्मुख्यं फलमिति चेत्, अत्र पृच्छामः। अलैकिकदेह-शायनन्तरं भगवत्कृता खस्मिन् स्थितिस्तासां केन रूपेण, सार्वदिकलयरूपेण वा, रस-व्यभिचारिभावलयरूपेण वा, 'सायुज्ये तु रसाधिक्यं भेदेनानुभवात् तत' इति श्रीमदा-चार्यसिद्धान्तितभेदविशिष्टसायुज्यरूपेण वा, सर्वदा कण्ठलग्रत्वेन वा, 'चैत्यस्य तत्त्वममलं मणिमस्य कण्ठे, कौस्तुभव्यपदेशेन स्वात्भज्योतिर्विभर्लज ' इसत्रोक्तानां स्वाङ्गीकृतात्मनां नृत्वरूपकण्ठस्थितकौस्तुमे लयरूपेण वा, लक्ष्मीवद्वक्षःस्थलस्थितिरूपेण वा, शिवोमा-<mark>त्रदर्धनारीश्वररूपेण वा, पूतनासुपानसमानीतभगवदुदरस्थितपूतना</mark>भक्षिताग्निकुमाररूप-क्रुमारीपुंस्त्वधर्मरूपबालकवद्वा । तत्र नाद्यः । पुरुषोत्तमे सार्वदिकलयरूपेण स्थितिस्तु क्रवलजीवात्मनामेव, सा त्वेतासामसम्मावितैवालौकिकदेहप्राप्तिप्रविष्टत्वात्, न हि शरीर-विशिष्टानां लयः कुत्रापि वेदादौ श्रुतोस्ति । पुरुषोत्तमे लयस्य पुरुषोत्तमविषयक-पर्यादाभिक्तफलत्वाच । भविद्धस्त्वेतासां शुद्धपृष्टिमार्गीयमध्यमफलविशिष्टत्वं सिद्धान्ति-तमस्ति । न द्वितीयः । एतादशलयस्यास्माभिरप्यत्राङ्गीत्रियमाणत्वान् । न च तर्हि मध्यम-क्रुप्रसिक्तः । एतादशलयस्य रासमण्डलमण्डनायमानास्वप्यसावहमित्यादौ दृष्टत्वेन तत्समकक्षत्वान्मध्यमफलत्वाभावात् ! न तृतीयः ! तादशसाशुज्यस्य मर्याद।पुष्टिफल वात् । न चतुर्थः । सर्वदा कण्ठलमत्वेन स्थिते रसामासरूपत्वात् । न पञ्चमः । देह-विशिष्टत्वेन तत्रापि लयासम्भवात् । न षष्ठसप्तमौ । तत्र प्रमाणाभावात् । शिवोमयोरर्ध-**ारिश्वररूपेण** स्थितौ च निखिलपुराणेतिहासादीनां प्रमाणत्वान्न तथात्र प्रमाणमस्ति । न चार्धनारिश्वरवदेतासां स्थितौ 'त्वर्ध शोणमथार्धमम्बुदिनमं वद्धं ठलाटे स्रजा वर्हा-

कल्पतया विठाससद्नं स्त्रीपुंमयं वाङ्मयम् । हस्तैर्वेणुवराभयानि दघतं ठावण्यवारां-निधिम् । ध्यायामि स्मितशोभितास्यकम् गोपालचूडामणि'मितिसुन्दरीगोपालमञ्चसम्बन्धि-ध्यानप्रतिपादकागम एव प्रमाणमिति वाच्यम् । अर्थो वा एष आत्मनो यत्पत्नी'ति श्रुतौ यज्ञसम्बन्धसुक्तायाः स्विवाहिताया एवार्धत्वमुक्तमिति लक्ष्म्या एवार्धनारीत्वेन स्थितिरागमेन प्रतिपाद्यते न त्वेतासाम्, स्वविवाहितत्वाभावेन पत्नीत्वाभावादित्यस्या अपि भवदुक्तरेनवकाशात् । नाप्यष्टमः । तेषामपि केवलजीवरूपाणामेव स्वोदरे पूतनया समान-यनम्, न तु बालकदेहसहितानाम्, तदनन्तरं भगवतापि तदसुपानद्वारा तादशानामेव स्वोदरे समानयनम्, पश्चाद्वयस्यैरागतस्तत्रेत्यत्र व्रतचर्याप्रसङ्गे त्वलौकिकदेहं दत्वा तहीला-प्रदर्शनं कारितवानिति निश्चयस्य दृढतरत्वेनास्यापि दृष्टान्तत्वाभावात् । शरीरविशिष्टानामेव तेषां स्वोदरानयनमित्सस्य कण्ठरवेणाश्रूयमाणत्वात्, प्रत्युत षष्टदशमस्कन्धीयाध्यायसुनो-धिन्यां 'तया खस्मिन्नानीता ये बालकानां जीवास्ते खजीवमर्मस्थाने स्थापिताः सन्तीति तान् खस्मिन्नानेतुं भगवांस्तन्निष्पीडनमेव कृतवानित्यभिन्नेतोर्थं इत्यनेन केवलजीवाना-मेवानयनस्य श्रीमदाचार्येस्कत्वाच । न च ठाठनमृद्धक्षणठीठाप्रदर्शितस्वमुखस्यसर्वव्रे भगवति देहसहितानामपि स्थितिरस्त्येव, एवं चालौकिकदेहसहितानामप्येतासां स्थितिर्ना-सम्भावितेति वाच्यम् । स्वमुखारविन्दप्रदर्शितसर्ववने रासमण्डलमण्डनायमानानामपि स्थितत्वात् तासामि मध्यमफलप्राप्तवेर्क्तं शक्यत्वादिति न किञ्चिदेतत् । अय यद्यपि भगवतोऽचिन्त्यशक्तित्वात् केनापि प्रकारेणैतासां भगवति स्थितिः सम्भवेदपि, तथापि यद्येतासां मध्यमफलं स्यात् तदाऽचिन्त्यशक्तिमत्वपर्यन्तं धावना समझसा स्यात्, तदेव तु खपुष्पायमाणम्, यत एतासां सगुणदेहत्यागोत्तरं निर्गुणदेहन्नाह्यनन्तरं तु सर्वभाव-प्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिलभ्यस्यैव च फलस्य प्राप्तिः श्रीमदाचार्यैः सिद्धान्ति-तास्ति । तथाहि 'कृष्णं विदुः परं कान्त'मितिपञ्चश्लोकीसुबोधिन्यां प्रथमव्याख्याना-भिप्रायविश्वदीकारकद्वितीयन्याख्याने 'उक्तं पुरस्ता'दितिपद्यन्याख्यायां 'यथा भगवति गुणातीत एव परिनिष्ठवुद्धित्वेषि द्वेषस तत्र प्रयोजकत्वात् सगुणत्वमेवेति रुक्ष्यते, अयं च रसः सर्वभावप्रपत्तिलभ्यः । नहि जारत्वबुद्धौ सर्वभावप्रपत्तिः । कामपूर-कत्वेनैव तत्सम्भवात्, अत्र च सगुणत्वस्य प्रतिवन्धकत्वाद्यथा चैद्यादीनां कारानुसारेण तादशशरीरनाशे तत्पदप्राप्तिः स्वाधिकारानुसारेण, तथैतासामपि कारानुसारेण तथात्वं सगुणत्वोपरमेण सर्वभावप्रपत्त्येव, ततो निजपतिभजनमिति सर्वमव-दातम्, अन्यथा 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'मिति मर्यादा भज्येते'त्युक्तया, अथ च ननु तथापि तादशप्रपत्तेरेव मूलत्वात् कथं सर्वभावप्रपत्तिसाध्यं फलं भविष्यतीत्वा-भासं दत्वा 'द्विषन्नपी'त्यादिप्रतीकव्याख्याने 'मोक्षसुखानभीप्सुस्तद्विरुद्धद्वेषकर्ता च चैद्य-स्तस्मै यथा ज्ञानिनामि दुर्छमां मुक्तिं दत्तवानेवं तादक्ष्प्रपत्तिम्लानामप्येतासां ताद्यां फलं दत्तवा'नित्युत्तया, तदनु किञ्चाये 'यदि सर्वभावप्रपत्तिलभ्यफलमेव दिस्सितं भगवत-स्तदा पूर्वमेव स एव भावः किमिति नोत्पादित इति चे'दिति पूर्वपक्षीकृत्य 'अत्र वदामो, यासां साक्षाद्भगवत्सम्बन्धस्तासां सर्वासामेव रासमण्डलमण्डनायमानानां शरीरमपि गुणातीतमेवेति ज्ञापयितुं भगवानेव कित्पयगोपीः सगुणदेहाः स्थापयित्वा पूर्वोक्तानां मावोपि निर्गुण इति ज्ञापयितुमासां सगुणभावमुत्पाद्यतिन्नर्वतेकोपि स्वयमेव नान्य इति ज्ञापयितुं तिन्नवृत्तिं विधायाग्रे भाविस्विवरहजदुःखस्तसङ्गमजसुखयोः कर्माजन्यत्वमपि ज्ञापयितुं कर्मक्षयप्रकारेण स्वप्नाप्तिं विधाय मत्स्वाम्येव सर्वं कृतवा'नित्युक्त्या च सर्वभाव-प्रपतिक्त्यं साधनं सर्वभावप्रपत्तिलभ्यमेव च फलमेतासामिति दढीकृतं श्रीमदाचार्यचरणे-रिति तद्विरुद्धा भवद्ध्याख्यानपद्धतिर्नादरपदवीमारोहिति । तस्मान्नान्तर्ग्रहगतानां सर्वदा संयोगरसानुभवमात्रक्त्यं मध्यमं फलम्, किन्तु पूर्णसंयोगवित्रयोगरसात्मकमुत्तमफलमेव । उचितं चैवमेव यत्सर्वभावप्रपत्तिनीम सर्वीशेन प्रपत्तिः, तस्यां सत्यां सर्वाशेनैव प्रभुणा फलदानं कर्तव्यम्, न तु केनाप्यंशेन न्यूनफलदानं सम्भवति, 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तयैव भजाम्यह'मितिमर्यादा यतोस्तीति दिक् ।

अपरब्ब । 'या मया क्रीडता राज्यां वनेस्मिन् व्रज आश्विताः । अलब्धरासाः कल्याण्यो मापुर्मद्वीर्यचिन्तये'तिश्रमरगीतस्थपद्यन्याख्याने 'भवत्यः समागता अन्तर्गृह-गतास्तु गृह एव स्थितास्तदैव सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवत्यो न तु भवत्योनेनैव निदर्शनेन भवतीमिरप्यहं प्राप्तव्य' इति श्रीमदाचार्येरुक्तम् । तत्र सर्वप्रकारेण भगवत्प्राप्तिरन्तर्गृह-गतानां न तु केनाप्यंशेन न्यूनप्रकारेणेत्युक्तत्वात् सार्वदिकसंयोगरसमात्रातुभव एवैतासा-मिति भवदुक्तिः कथं सङ्गच्छताम् । भगवतो रसरूपत्वाद्रसस्य द्विद्रुत्वाद्भवन्मते विप्रयोगप्रकारेण प्राप्त्यभावादिति कृतं पल्लवितेन । अत्र तदैवेतिपदमेव न तु भवत्य इत्यत्रापि सम्बध्यते । तथा च तदैव तत्क्षण एव तासां मत्प्राप्तिः सर्वप्रकारेण जाता । भवतीनां तु तत्क्षण एव न जाता क्रमेणैव मद्विषयकदोषारोपरूपदोषनिवृत्तौ सत्यां भविष्यति, तासां तु मिय दोषारोपो नासीदिति निर्दोषत्वात्तदैव जाता । अन्यया तदैवेति पदस्यात्रानुषङ्गाभावे तासां सर्वप्रकारेण मत्प्राप्तिभवतीनां सर्वप्रकारेण न जातेत्येवमर्थे सम्पन्नेन्तर्गृहगतानामेव रासमण्डलमण्डनायमानाभ्योधिकत्वमापचेत । तदैवेतिपदस्य त्वत्रानुषञ्जने तासां तदैव जाता, भवतीनां तु दोषनिवृत्तौ क्रमेण भविष्यतीति न न्यूनता फले प्राप्नोतीति ज्ञेयम् । ननु साधारणानामपि भक्तानां दोषान् भगवान्न गणयति, रास-मण्डलमण्डनायमाना'रत्वेताः परं तनुभृतो ननु गोपवध्वः', 'आसामहो चरणरेणुजुषामहं स्याम्,' 'वन्दे नन्दत्रजस्त्रीणां पादरेणुमभीक्ष्णश्न' इत्यादिप्रकारेण श्रीमदुद्धवैः स्तुतानां प्रणतपादरेणूनामथ च तदोषस्य विष्रयोगरसावस्थारूपत्वेन निर्दोषाणां च तादृशं भावं दोषत्वेन किमर्थं भगवानगणयदिति चेत्। अत्र वदामः । केषात्रिदतिकृपाविषयाणां

जीवानां शुद्धपुष्टिमार्गफलं दित्सुर्भगवान् प्रपन्ने लीलासहित आविर्भवति । अन्यथा सर्व-भावप्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिलभ्यफलस्य चाज्ञायमानत्वात् कथमेतन्मार्गप्रवृत्ति-हेतुभूतफलज्ञानं स्यात्, कथं वा एतन्मार्गीयं साधनं च ज्ञातं स्यात् । तत्रैतन्मार्गीयं फलं तु व्रजभक्तसजातीयभावेन भजने भवतीति तद्भावानुसारेण भजने कियमाणे भगवत्ताज्ञानेपि तासां दोषारोपो न बाधको जातः, एवं ममापि न भविष्यतीति कदाचिच्छीघं भगवता फलादाने तनुजिनक्त सेवाकरणसमय एव भगवति दोषारोपं कुर्याद्यन्मया त्वेतावदुः ख-मनुभूयते सेवाकरणे, भगवांस्त्वतिनिष्टुर एतावत्पर्यन्तमपि श्रेमासक्तयादिकं नाविभीवयति येन फलं स्थात्तदा भगवतो निर्दोषपूर्णगुणत्वेन तत्र दोषारोपे तस्य फलप्राप्तौ विलम्बः स्यादतो भगवति कस्यामप्यवस्थायां दोषारोपो न कर्तव्य इति ज्ञापयितुं यथान्तर्गृहगतानां जारभावोत्पादनेन रासमण्डलमण्डनायमानानामि शरीरादि निर्गुणमिति <mark>ज्ञापयितुं तासा</mark>ं जारमानमुत्पादितवानेवमेव रासमण्डलमण्डनायमानानामपि तादशरसावस्थारूपमपि दोषा-रोपरूपं भावं दोषत्वेनाख्यापयच्छ्रीमदुद्भवमुखेनेति सर्वं सुस्थम् । तस्मादन्तर्ग्रहगता-नामिप मुल्यमेव फलमिति सिद्धम्। अन्यच 'जारधर्मेण सुस्रोहं सुदृढं सर्वतोधिकं मि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या मनिष्यये'ति श्रुतीः प्रति भगवदुक्तेस्तद्भावज्ञापकजारबुद्ध्यापि सङ्गता इति फलप्रकरणीयवचनस्थजारवृद्धिसङ्गतत्वोक्तया च श्रुतिरूपा एता अन्तर्ग्रहगता इति ज्ञायते । एवं च श्रुतिकृतस्तुतिसन्तुष्टप्रकृत्यतीताक्षरमध्यस्थेन श्रीवृन्दावनगोवर्धन-यमुनानानारासरसोन्मत्तगोपीकदम्बकविशिष्टेन किशोराकृतिना भगवता किं करवाणी-त्युक्ते 'कन्दर्पकोटिलावण्ये त्वयि दृष्टे मनांसि नः। कामिनीभावमासाद्य स्मरक्षुच्धान्य-संशयम् । यथा त्वल्लोकवासिन्यः कामतत्त्वेन गोपिकाः । भजन्ति रमणं मत्वा चिकीर्षा जनिता तथे' त्यादिना श्रुतिभिः खस्य कामिनीभावपूर्वकः स्मरक्षोभ उक्तस्तत्र मा कदा-चिद्भगवानेवं जानातु यदेतासां ठौकिककामाभिलाष इति शङ्कां वारियतुं यथा त्वहोक-वास्तव्या गोपिकाः कामतत्त्वेन कामस्य तत्त्वं परमकाष्टापन्नं रूपमाधिदैविकमिति यावत् तादशकामाधिदैविकेन रूपेण रमणं रमणकर्तारं मत्वा त्वां भजन्ति तथा भजनेस्माकं चिकीर्षा जिनतोत्पादिता त्वद्रपदर्शनेनेति श्रुतिभिः प्रार्थितम् । तत्र भगवछोकस्थनित्य-सिद्धगोपिकामावसजातीयभावेन भजनचिकीवैतासाम् । तत्र भगवलोकस्यनित्यसिद्धगोपि-कानां न भगवति जारभावः किन्तु सर्वभावप्रपत्तिरूपो भावः । एवं च यद्येतासां मध्यमं फलं भगवान् दद्यात् तदा 'ये यथा मा'मिति मर्यादा भज्येत । तस्मादपि न तासां मध्यमं फलं किन्त्तममेव । अग्रेषि 'दुर्लमो दुर्घटश्रैष युष्माकं सुमनोरथः । मयानुमोदितः सम्यक् सत्यो भवितुमईती'त्यत्र मनोरथस्य दुर्रुभत्वं दुर्घटत्वं चोक्तम्, सुमनोरथ इत्यनेन मनोरथस सुष्टुत्वं चोक्तम् । यदि जारभावेन भजन एव मनोरथः स्यात् तदा दुर्रुभत्वं दुर्घटत्वं च नोक्तं स्यात् । कदाचित् तदानीं श्रुतीनां विवाहितपतेरभावात् स्वस्मिन्

जारभावो दुर्घटोत एव दुर्छमश्चेति दुर्छमत्वदुर्घटत्वोक्तिः सङ्गच्छेतापि, परन्तु सुमनोरथ इत्यत्र मनोरथे सुष्टुत्वं तु न सङ्गच्छेत, जारभावेन मजनमनोरथस्य दुष्टत्वेन सुष्टुत्वा-भावात् । तस्मात् सुमनोरथपदेन सर्वभावप्रपत्तिपूर्वकभगवछोकवास्तव्यगोपिकाभावसजा-तीयभावमनोरथ एवोक्तोत्रेति निश्चितम् । अत एवाग्रे मयानुमोदित इसनेन पूर्वं महोक-वासिगोपीभिमोदितो अनु पश्चान्मया मोदितो अत एव सम्यक् समीचीनः सत्यो भिवतुं योग्यो भवति । ममेतद्धीनत्वादेतासां मोदनं विना न सत्यो भवितुं योग्यः स्यादिति भावः । अन्यथा तासां मोदनं नापेक्ष्येत, निकृष्टमनोरथस्य सत्त्वात् । एतदग्रे तु 'आगा-मिनि विरिच्चौ तु जाते सृष्टचर्थमुद्यते । कल्पं सारस्वतं शाप्त अजे गोप्यो भविष्यथ । पृथिच्यां भारते क्षेत्रे माधुरे मम मण्डले । वृन्दावने भविष्यामि प्रेयान्वो रासमण्डले, जारधर्मण सुस्रेहं सुदृढं सर्वतोधिकम् । मयि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'त्यनेन व्यच्छकेनैताभिरप्रार्थितः किञ्चित्कार्यार्थं जारमानो भगवतैन दत्त इति प्रतीयते स्फुटमेन । तत्रायं भगवद्भिप्रायः । मया त्वागामिविरिब्बिदिनरूपसारस्वतकल्पे पृथिवीस्थभारतक्षेत्रस्थ-माथुरमण्डलान्तर्गतवृन्दावने सर्वभावप्रपत्तिस्तत्फलं च प्रकटनीयं जीवविशेषोद्धारार्थम् । तत्र सर्वभावप्रपत्तिर्निर्गुणा, तद्भाववतां देहादिकं च निर्गुणम्, तादशीनां भगत्रत्सङ्गम-विरहजन्यं सुखं दुःखं च निर्गुणमिति ज्ञापनीयम्, अन्यथा रासमण्डलमण्डनायमानानां मावादिषु सगुणत्वसुद्धा सर्वेषां प्रवृत्तिर्न स्यात्, तथा च मदवतारोपि व्यर्थः स्यादत एता एव श्रुतीस्तस्मिन्कल्पे अवतारियत्वैतासां मावादिकं च सगुणं विधाय सगुणभावः सगुणदेहः सुखदुःखादिकं च कर्मजन्यमिति ज्ञापनीयम् । एतं सत्येतासां तद्भावतदेहादि-नारो ठौकिकभिन्नशरीरप्राप्ती सर्वभावप्रपत्तिरूपं साधनं तल्लभ्यं फलं भविष्यति, मुख्यानां मावादेनिं भुणत्वं च ज्ञापितं भविष्यतीत्युभयमपि कार्यं सेत्स्यति । अन्यथा तज्ज्ञापनार्थं प्रयत्नान्तरकरणमापद्येतेति जारभावो भगवतैव दत्तो, न तु तासां जारभावप्रपत्तिः साह-जिकीति बोध्यम् । एवं च बृहद्वामनपुराणीयकथाविचारेणापि नैतासां मध्यमफलमायाति किन्तूत्तमफलप्राप्तिरेवेति कृतमधिकतराभिनिवेशेन । अत एव सुबोधिन्यासुक्तं पुरस्ता-दित्यस्य द्वितीयव्याख्याने श्रीमदाचार्येरुक्तं 'यासां साक्षाद्भगवत्सम्बन्धस्तासां सर्वासा-वेव रासमण्डलमण्डनायमानानां शरीरमपि गुणातीतमेवेति ज्ञापयितुं भगवानेव कतिपय-निपीः सगुणदेहाः स्थापयित्वा पूर्वोक्तानां भावोपि निर्गुण इति ज्ञापयितुमासां सगुणं गावमुत्पाद्यैतन्निवर्तकोपि स्वयमेव नान्य इति ज्ञापयितुं तन्निवृत्तिं विधायाप्रे मावि-वविरहजदुःखस्वसङ्गमसुखयोः कर्माजन्यत्वमपि ज्ञापियतुं कर्मक्षयप्रकारेण स्वप्राप्तिं विधाय तस्वाम्येव सर्वं कृतवानिति निगर्वः । अत्र पुष्टिमार्गाङ्गिकारान्मर्यादामार्गीया अनुप-त्त्रयोनवसरपराहता इति सर्वमनवद्य'मिति । न च तासां यदा सगुणदेहनाश्चस्रदेव ग्रवति सर्वजीवतत्त्वरूपभगवत्कौस्तुमे वा 'मणिधरः कचिदागणयन्गा' इत्यत्रोक्तगोपि- (अत्र एकं पत्रं त्रुटितमिति प्रतिभाति)——ष्टानामन्तर्गृहगतानां रासानुभवोत्तरं भवन्मते कुत्र श्चितिर्भवतोच्यते, अस्मन्मते तुक्तश्चानान्यतमश्चाने लयाद्भगवता सह व्रज एव समा-गमनम्, पुना रासलीलासमये भगवता सह तत्र गमनम्, तदा त्वलौकिकदेहप्राध्या रमणम्, पुनरिप तत्रैव लय इति चेत्, अत्र ब्रूमः । यावद्वजीयैरलक्षितत्वेन केवलप्रपञ्च-मात्राविर्भावितलीलादर्शनाभावविशिष्टत्वेन चास्मिन्नेव व्रजेन्तर्गृहगतानां स्थितिः । न च विशेषणद्वयविशिष्टत्वेनास्मिन्नेव ब्रजे तासां स्थितौ किं मानमिति वाच्यम् । 'या मया कीडता राज्या'मिति भ्रमरगीतपद्यसुवोधिनीस्थश्रीमदाचार्यकृतव्याख्यानस्यैव प्रमाणत्वात् । तथा हि, यदि त्रजीयैरन्तर्गृहगतानां सगुणदेहत्यागोत्तरप्राप्तनिर्गुणदेहसम्वन्धिनी ठीला दृश्येत तदा रासमण्डलमण्डनायमानाः प्रति त्वन्तर्गृहगताविषयकस्वकृतकीडाव्रजस्थिति-कयनपूर्वकं किमिति स्वप्राप्तिसाधनं वोधयेत्, स्वप्राप्तिसाधनमात्रमेव तु बोधयेत्, स्तकृतकीडावजस्थित्योस्तु ताभिर्धश्यमानत्वादतो नैतासां तल्लीलादर्शनमिति भगवता<mark>सा</mark>ं सकीडाव्रजिसती अपि बोध्येते इति यावद्वजीयैरलक्षितत्वं सिद्धम् । अथ च भवसः समागताः अन्तर्गृहगता गृह एव स्थितास्तास्तदैव सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवत्यो न तु भवत्यः। अनेनैव निदर्शनेन भवतीभिरप्यहं प्राप्तव्यस्तस्मान्मदर्थं जीवनस्थापनमिति पक्षो निरर्थकः। अन्यथा समागतानां भवतीनां पुनः क्लेशो न भवेदनुभवसिद्धश्च क्लेशः । नतु ताः प्रति-वन्धेन तथाभूताः कथं स्तुत्या इत्याशंक्याह कल्याण्य इति । तासां महद्भाग्यमस्तीत्य-वरयप्रतिवन्यरूपं दुरितं दृष्टं एवोपक्षीणमिति कण्टकेन कण्टकोद्धारवद् देहनिराकरण एवो-पक्षीणम्, भवतीनां तु तद्दुरितिममामवस्थां प्रापितवत्, अतो मदुक्तप्रकारेण दोषं परित्यज्य तामवस्थां प्राप्य मां प्राप्सयेति भाव इति श्रीमदाचार्यव्याख्यानपर्यालोचनेन्तर्ग्रहगतानां <del>नाक्र्</del>रागमनरूपमथुरोदेश्यकभगवन्नयनरूपप्रपञ्चमात्राविभीवितलीलादर्शनमस्ति तद्दर्शनं स्यात् तदा भवतीनां तु तद्दुरितिममामवस्थां प्रापितवत्, तास्तु महाभाग्य-वत्यस्तासामवश्यप्रतिवन्धक्तपं दुरितं सगुणदेहनिवृत्तावेवोपक्षीणमतस्ता इमामवस्थां न प्रापितवदिति भगवान्न कथयेदेव । अकृरागमनभगवन्नयनदर्शनजक्नेशस्यैतासामप्यवश्य-सिद्धत्वात् । तस्मादन्तर्गृहगतानां न प्रपञ्चमात्राविभूतलीलादर्शनमित्यपि सिद्धम् । उचितं चैवमेत्र यतः श्रुतिरूपाभिरन्तर्गृहगताभि'र्यथा त्वल्लोकवासिन्यः कामतत्त्वेन गोपिकाः। भजन्ति रमणं मत्वा चिकीर्षा जनिता तथे'त्वनेन प्रकृत्यतीताक्षरत्रह्मस्थव्यापिवैकुण्ठान्त-र्गतत्रजान्तस्थप्रपञ्चानन्तर्गतवृन्दावने तत्रस्थनान्।रासरसोन्मत्तगोपीकदम्बकभावसजातीय-भावेन भगवता सह रमणं प्रार्थितम्, तद्यदि तासां प्रापिश्वकपदार्थदर्शनं स्यात्, तदा प्रपञ्चानन्तर्गतवृन्दावने तादशभावेन भगवता सह रमणं न प्राप्तमेव स्थात्, एवं च 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'मिति मर्यादाभंगः स्यादिति न तासां प्रपञ्चमात्रा-विभूतलीलादशैनमिति साधीयसी पूर्वोक्तोक्तिः । एवमेवास्मिन्नेव वर्जे ता आस्थिता इति

मवतीनामि निर्वन्धेनैवात्र स्थापनिमलनेनास्मिन् वर्ज आस्थिता इलस्य व्याख्यानेनास्मिन्नेव वर्जे स्थितत्वमि सिद्धम् । इदमेवाभिप्रेल पूर्वमेवोक्तं यज्ञपतिप्रसंगे विंशाध्याये, 'तत्रैका विधृता भर्त्रा भगवन्तं यथाश्चतम् । हदोपगुद्ध विजहौ देहुं कर्मानुबन्धन'-मितिपद्यव्याख्यानसुवोधिन्यां भगवत्सङ्गतायाः स्थानान्तरं न मृग्यम् , तच्छक्तीनामिव । अत्र यत्र भगवांस्तत्र तच्छक्तयः ध्यादयो गोप्यादयो वेत्यर्थो ज्ञेयः । एवं चात्र भगवान् वर्जे तिष्ठतीति ता अपि वर्जे एव चेति वर्जे स्थितत्वमायात्येवेति दिक् । एवं च सिद्धा विशेषणद्वयविशिष्ठत्वेनास्मिन्नेव वर्जे स्थितिरन्तर्गृहगतानाम् । तथा च गोपसाहित्येनगोचारणलीलार्थं भगवतो गमने रासलीलानन्तरं भगवतो गृहगमने च दिवा विश्योग-रसानुभवः, सायंसमये परावृत्य भगवदागमने रात्री च वृन्दावन एव महानन्दसन्दो-हानुभवश्चेतासामपीति संयोगरसमात्रानुभव एवतासामिति कथं वक्तं शक्यत इति कृतं विस्तरेणेति सर्वं चतुरस्नम् ।

स्यादेतत् । वयमन्तर्ग्रहगतानां यन्मध्यमं फलं वदामो न तूत्तमफलम्, तत्र यतो-न्तर्हिते भगवतीति फलप्रकरणीयद्वितीयाध्यायस्थप्रारम्भपद्यव्याल्यानसुबोधिन्यां सन्ति च सिंहास्तथात्र काल इति श्रीमदाचार्येरुक्तम् । व्याख्यातं चैतत् तत्तनुजरतैः सकृततिह-व्यण्यामवतारसम्पूर्तिकाल इत्यर्थ इति, तत्रापूर्णवित्रयोगसंयोगात्मकः पूर्वावतारः समाप्त इदानीं पूर्णवित्रयोगात्मकपूर्णसंयोगात्मकपुरुषोत्तमावतारो जात इत्युच्यते, तत्रान्तर्हिते मगवतीत्यंनेन पूर्णविप्रयोगात्मकस्तदनन्तरं 'तासामाविरभू'दित्यनेनैकोनत्रिंशाध्याये पूर्ण-संयोगात्मकपुरुषोत्तमावतार उक्तः। एवं च पूर्वस्वरूपाद्भिन्नमेवेदं भगवत्स्वरूपं परम-काष्टापन्नम्, एतत्तु अन्तर्ग्रहगताः प्रति न प्रकटमेव, अतस्तासां नैतादशभगवत्स्वरूपप्राप्तिः, किन्तु न्यूनसंयोगवित्रयोगरसात्मकत्वेनासम्पूर्णत्वात् तादृशभगवत्स्वरूपप्राप्तिरेवेति न सम्पूर्ण-फलप्राप्तिरिति तासां मध्यमफलप्राप्तिरित्युच्यते । न चेदं खरूपं पूर्वं न प्रकटमिदानी-मेवाविर्भूतमित्यत्र किं प्रमाणमिति वाच्यम्, 'गायन्त्य उच्चै'रितिपद्यव्याख्यानसुबोधिनीस्थ-शब्दो हि धूमवछोक इति श्रीमदाचार्यतनुजरलकृतश्रीमदाचार्यकारिकाटिपण्यां 'अत्रेदमा-कृतम्, एतावत्कालपर्यन्तं भगवता खरूपानन्दो न प्रकटितः । तस्य खरूपात्मकत्वेन तत्प्राकट्यं विना तदनुभवासम्भवात्, 'तथा परमहंसाना'मिति वाक्याद्यादशेन भक्तियोगेन तस्त्राप्तिस्तादक् तस्त्रकटनायाधुनैव पुरुषोत्तमावतारादित्यादितत्तनुजरत्नप्रतिपादनान्तर्ग-तैतावत्कालाधुनापदवाच्यान्तर्धानकालतद्धिकरणकपुरुषोत्तमावतारोक्तरेव प्रमाणत्वादिति वदामः । आगामिविरिचिष्ठष्ट्युद्यतिविरिचिदिनरूपसारस्वतकल्पे भवन्तो त्रजे गोप्यो भविष्यथ तत्र पृथिवीस्थभारतक्षेत्रान्तर्गतमाथुरमण्डलान्तर्गतवृन्दावनेहं मवतां प्रेयान्रासमण्डले भविष्यामीति प्रकृत्यतीताक्षरत्रह्मान्तःस्थानन्दमयन्यापिवैकुण्ठलो-कस्यग्रुद्धपुष्टिस्थानरूपश्रीमद्गोवर्धनयमुनासहितनानारासरसोन्मत्तगोपीकदम्बकविशिष्टकेवल-

शृंगाररसानन्दमयेन सारस्वतकल्पानुसारिश्रीभागवतीयकृष्णस्तु भगवान् स्वयमितिवचन-सिद्धपरमकाष्टापन्नत्वेन भगवता वेदान् प्रति वरो दत्तः । एवं च त्रह्मकल्पादारम्य सार-स्वतकल्पपर्यन्तं न पूर्णपुरुषोत्तमावतारो जातः, सारस्वतकल्प एव च जात इति सिद्धम्। एवं चेदं प्रघट्टकमेव मनसिक्कृत्यैतावत्कालाधुनापदे उक्ते । तथा चैतावत्कालपर्यन्तपदस्य त्रह्मकल्पादारभ्य सारस्रतकल्पपर्यन्तमित्यर्थोऽधुनापदस्य च सारस्वतकल्पे इत्यर्थ<mark>ः सम्पन्नः।</mark> तथा च बाल्यमारम्य कृता लीला सर्वापि रसालतामापद्यते । भवदुक्तप्रकारे त्वेतदवतार-पूर्वसामयिकी सर्वापि लीला खरूपान्तरसहभावेन कृतत्वाद्रसाभासतामाविष्करोति । किञ्च। रासमण्डलमण्डनाभिः कृतं 'कस्याश्चित् प्तनायन्त्या' इत्यादिलीलानुकरणमपि न सङ्गच्छते । इदानीमाविर्मृतविप्रयोगसंयोगात्मकस्वरूपेण तत्त्वहीलाया अकृतत्वात् । ठीलानुकरणसैव लीलाहावरूपत्वमिति रसशास्त्रसिद्धान्तात् । अपरञ्च । विचयनसामयिक-नन्दसुर्गतो हत्वा रामानुजो मानिनीनां, गोविन्दचरणप्रिये इत्यादिषु नन्दसुतबरु-भद्रानुजगोकुलेन्द्रादिनामकथनस्याथ च 'विषजलाप्ययाङ्क्यालराक्षसा'दित्याद्यक्तकालीयादि-भयरिक्षतत्वगोचारणगमनकर्तृत्वादिकथनस्य तत्समयप्रकटस्वरूपे सम्भवाभावेन अम-रूपत्वापातात् । न चास्तु अमरूपत्वमिति वाच्यम् । तथा सति रासमण्डलमण्डनाय-मानानां भावानुसारेणेदानीन्तनभजनकर्तृभिरेतादृशभवित्सद्धान्तस्य ज्ञायमानत्वेन नन्द-स्नादिनामाग्रहणस्य बाललीलामारभ्य रासलीलाप्रारम्भपर्यन्तकृतलीलानामभावनाप्रसक्तेः। अन्यच । श्रीमन्नवनीतिप्रयश्रीमद्गोवर्धनोद्धरणस्वरूपभजनाप्रसक्तेश्च महाननर्थः प्रसंजेत । न च तदन्तर्गतमिदमपि खरूपं वर्तत एवेति वाच्यम् । तथा सित तत्ति तालीलाविशिष्ट-खरूपाणां तत्तल्लीलाश्रवणादीनां तत्तत्खरूपभजनस्य च गौणलीलात्वगौणश्रवणादित्व-गौणखरूपमजनत्वापत्तेश्च । अपरञ्च । 'जानीत परमं तत्त्वं यशोदोत्सङ्गलालितम् । तदन्यदिति ये प्राहुरासुरांस्तानहो बुधा' इतिपद्येन श्रीमदाचार्येर्यशोदोत्सङ्गलालितस्य सिद्धान्तितायाः परमतत्त्वताया भङ्गप्रसङ्गश्च । न हीदानीमाविर्भृते स्वरूपे यशोदोत्सङ्ग-लालितत्वमस्तीति तद्विरुद्धा भवद्राद्धान्तपद्धतिः कथं भव्यतामुपेयात् । अथ च 'सिख कापि सापि सम्प्रति वरिवर्ति किमु व्रजाधिपप्राणा । या नन्दस्नुमुरलीतरलं चेतः समादध्या'दिति तत्तनुजराजोक्ता खस्य तरलचेतस्त्वे नन्दसूनुमुरल्या हेतुत्वोक्तिरि कथं समञ्जसा स्यात् । श्रीमदाचार्यरत्नानां तत्तनुजराजानां च व्रजभक्तभावात्मकभगवत्स्वरूप एव निष्ठावत्त्वात् । ननु तद्दीवतारसम्पूर्तिकाल इत्यस्यास्मत्त्रभुकृततथात्र काल इत्यत्रस-कालपदच्याख्यानस्य का गतिरिति चेत्। अत्रोच्यते। पृ पालनपूरणयोरितिधाल्यांतु-सारात् सम्पूर्तिशब्दस्य सम्पूर्णता ह्यर्थः, सा च केनचित् प्रकारेण न्यूनस्य भवति। तत्रास्मदाचार्योक्तमार्गो हि फलमार्गः । तत्र फलक्त्पो मगवानेव साधनम्, फलक्त्पो भगवानेव च फलम् । तत्र परमकाष्ठापन्नस्य फलरूपभगवतो 'रसो वै स' इति श्रुते

रसरूपत्वात् स्वप्नादिसंयोगविशिष्टप्रेमासक्तिव्यसनपर्यन्तावस्थासंवितपूर्वानुरागजविप्रयोग-क्रपेण साधनता । तदनन्तराविर्भूतपरस्परपोष्यपोषकभावविशिष्टवित्रयोगातिपुष्टपूर्णपूर्णतर-पूर्णतमसंयोगताद्दशसंयोगातिपुष्टपूर्णपूर्णतरपूर्णतमविप्रयोगपरम्परारूपेण च फठता । तलापि परम्परायां परमफलता तु संयोगरूपस्यैव । इदं यथा तथानुपदमेव प्रतिपादयिष्यते । एवं च बाल्यमारभ्य पौगण्डान्तं पूर्वोक्तप्रकारकपूर्वानुरागजविष्रयोगरूपसाधनविशिष्टत्वमेव वजमक्तानाम् । तत्र फलात् साधनं न्यूनमेवेत्यनुभवसिद्धम् । अन्यथा साधने प्राप्ते फला-काङ्का न स्यात् । तथा चैतासां पूर्वानुरागविशिष्टस्वप्नादिसंयोगसुखे प्राप्तेपि बाह्यसंयोग-सुखस्याभिलिषतस्याजातत्वादेतावत्पर्यन्तं साधनरूपत्वमालेणैव भगवत आविर्भावात् पुरुषो-त्तमावतारो न्यून एव स्थितः । अतःपरं तु 'बाहुप्रसारपरिरम्भे'त्याद्युक्तेन तद्मिलिषतपूर्ण-वाद्यसंयोगसुखरूपेण, तदनन्तरमेतत्संयोगसुखपोषार्थमुक्तसंयोगपु' द्यान्तर्हिते भगवती'त्याद्य-क्तेन पूर्णविप्रयोगस्वरूपेण, तदनन्तरं 'तासामाविरभू'दित्याद्युक्तेन रासावसानपर्यन्तं पूर्वपूर्ण-संयोगसुखस्बरूपादिप कोटिगुणेन पूर्णवित्रयोगपुष्टेन पूर्णतरसंयोगसुखरूपेण, तदनन्तरं च गोप्यः कृष्णे वनं यात इत्याद्युक्तेन पूर्वोक्तपूर्णतरसंयोगसुखपुष्टेन परार्धगुणमाविसंयोग-सुखपोषार्थं पूर्णतरविप्रयोगस्वरूपेण, ततः पुनः पूर्वीक्तपूर्णतरविप्रयोगपुष्टेन गोचारणपरावृत्ति-जनितबहुपरार्धगुणपूर्णतमसंयोगसुखरूपेणाविर्भूतः, ततः पुनरप्यऋ्रकृतमथुरानयनजनितेन पूर्णतमसंयोगसुखपुष्टेन पूर्णतमवित्रयोगरूपेण पुनरिप भावभरेणानन्तगुणान्तरबाह्यसंयोग-सुखखरूपेण चेत्येवं संयोगपरम्परारूपेणाविर्भविष्यति भगवान् । एवं चेदानीमेव स्स-रूपावतारस्य पूर्व बाहुप्रसारेत्यादिना एकदलरूपसंयोगावतार उक्तः, इदानी मन्तर्हिते भगवती'त्यादिना द्वितीयदलक्षपविप्रयोगावतार उच्यते इति सम्पूर्णता जायत इत्यवतार-सम्पूर्तिकाल इत्यलत्यसम्पूर्तिशब्देन सम्पूर्णतोक्ता, न तु पूर्वावतारसमाप्तिर्जातेत्युच्यते । समाप्तिरूपार्थस्थैव विवक्षितत्वेवतारसमाप्तिकाल इत्येवोक्तं स्यात् । तस्मादवतारसम्पूर्ति-काल इत्यस्यावतारसम्पूर्णताकाल इत्यर्थः सम्पन्न इति निवत्यादिभवत्प्रश्नोत्तरस्य सिद्धे-रिति सर्वं भव्यम् । यत्पुनर्विप्रयोगस्यैव फलत्वम्, न संयोगस्य, संयोगस्तु तिङ्कतावत् किञ्चित् कार्छं मध्ये मध्ये जायमानो भक्तानां देहस्थित्धर्थमुपयुक्तो भवति । भगवद्विषयक-वित्रयोगस्यातिदुःसहत्वात् । अत एव भगवतो मथुरातः परावृत्त्यानागमनम्, संयोगस्यैव फुं मेथुरातः परावृत्त्यागमनमेव स्यात् । नन्वत्र किं प्रमाणमिति चेत् । 'भवतीनां वियोग' इति पद्मव्याख्यानसुबोधिन्यामथदेहभावेनात्मा गौण इति देहेन सह वियोग आविर्भूतस्योच्येत । तद्पि न घटते । समवायिकारणत्वेन तेषु वर्तत इति । अन्यथा देहा निःखभानाः स्युः । आविर्भूतेन वियोगस्तु हितकारी । अन्यथा खरूपनाश एव स्यात् । यथाप्रिकाष्ट्रयोः । पूर्वसम्बन्धेनैवैता अर्धदम्धाः, पुनः सम्बन्धेन सर्वदाह एव स्यात् । मुक्तानुभवस्तु स्वान्तः स्थिताझ्यभिव्यक्तिवत् स्वान्तः स्थितभगवदभिव्यक्तया । सर्वथामि-

व्यक्ती काष्टांशो ज्विलिष्यतीति न सम्बध्यते, यतो भगवान् प्रलयकर्तेत्यादिप्रघटकपर्या-लोचने काष्ठान्तःस्थिताग्नेरभिन्यक्तिर्यथा बाह्योपाधिसम्बन्धाभावे किञ्चित्कालिकी,एवं खान्तः-ष्टितभगवदभिन्यक्तिरपि तिङ्खताबद्भगवत्संयोगाद्विप्रयोगस्यैव सार्वकालिकत्वाद्विप्रयोगस्यैव फलतं न संयोगस्येति श्रीमदाचार्यचरणोक्तरेव प्रमाणत्वात्, आविर्भूतेन वियोगस्त्वित्या-देरयमर्थः । यद्याविर्भूतस्वरूपेण संयोगः स्यात् तदा मथुरात आगमनज्ञानेऽस्मान् विहाय गत इति निश्चयजनितमहादुःखेन देहपातः स्यात्, तदेवोक्तमन्यथेत्यादिना सदृष्टान्त-मतोयं वियोगो हितकारीति भावः । पूर्वसम्बन्धेनेत्यादेरयमर्थः । राससामयिकवियोगोत्तर-सञ्जातसम्बन्धेनैवैताः स्वत्यागजनितमहादुःखेन स्मरणपथगतेनार्धदग्धाः, अतःपरमिदानी-न्तनसम्बन्धे मथुराविषयकगमनज्ञानेन कोटिगुणे दुःखे जाते सर्वदाहः स्यादिति ज्ञेयाग्रे स्पष्टीर्थं इति वदन्ति । तत्रापि वदामः । भगवद्रूपरसो ह्यप्तिरूपः । तत्र यथाग्निस्तापजनकः शीतलताजनकश्चेति द्विविधः । तत्रान्नादिपरिपाकजनकोमिस्तु तापजनकः रूपोमिस्तु शीतलताजनकः । तत्र यावत्पर्यन्तं देहादिषु तापस्तावस्पर्यन्तं हिम्रूपोप्तिः खसम्बन्धेन देहादिस्थितिकारकः । सर्वथा खसम्बन्धेन देहादिनिष्ठतापनिवृत्तौ शीतलता-गुणेन देहादिनाशकरश्च । एवं रसरूपो भगवद्रपोक्षिरपि विष्रयोगसंयोगरूपेण द्विधः । तत्र वित्रयोगात्मको रसरूपो वन्हिस्तापकारकः, संयोगरूपो विह्नस्तु शीतलताकारकः। तत्र यावत्पर्यन्तं देहे विप्रयोगजनितस्तापसम्बन्धस्तावत्पर्यन्तं तापनिवर्तकस्वशीतलतागुणेन देह-जीवात्मनोः स्थितिकारकः । स्वसम्बन्धेन सर्वथा तापनिवृत्तौ संयोगरूपो विह्नस्तु जीव-लयसम्पादकस्वभावत्वात् स्वसम्बन्धेन सर्वथा जीवस्य लये सम्पन्ने स्थितोपि भक्तिमार्गीय-जीवात्मा रसानुभवाभावान्नष्ट एव भवतीति तन्नाशकारकः । अस्मिन् पक्षे श्रीमदाचार्योक्त-सर्वदाह एव सादित्यत्रत्यदाहपदेन सिरूपनाश एव स्यादित्यत्राप्याचार्योक्तनाश-पदेनापि लय एव ज्ञेयः । जीवसाविकृतत्वान्नित्यत्वात् काष्ठादिदाहवदाहस्य देहादिनाश-वन्नाशस्य वाऽसम्भवात् । एवं च सति यदि भगवानेताभिः सह संयुज्येत तदा पूर्वानुभूता-नन्दात् कोटिगुणानन्दप्रादुर्भावे सर्वथा तापनिवृत्तौ मक्तात्मनां लय एव भवेद्, एवं च रस-मार्गीयफलाभावः सम्पद्येतेत्याविर्भूतेन वियोगस्तु हितकारीत्युक्तं श्रीमदाचार्यचरणैः। न च लयसम्भावनायामेव पुनरिप वित्रयोगाविभीवे पूर्वीक्तफलसम्भव इति वाच्यम् । यदि पुनरिष बहिराविर्भूतस्वरूपवित्रयोगाविर्भावावस्यकत्वम् , तदैतेनैव वित्रयोगेण चारितार्थ्यात् पिष्टपेषणन्यायप्रसक्तेः । न च सुखानुभवार्थं बहिराविर्भूतस्वरूपेण संयोगो देय एवेति वाच्यम् । अन्तःस्थिताप्यभिव्यक्तिवदन्तःस्थितभगवदभिव्यक्तया सुखानुभवसिद्धिरिति श्रीमदाचार्येरेवोक्तत्वाद्वहिराविर्भृतस्वरूपसंयोगस्य निःप्रयोजनकत्वादिति दिक् । यद्वा । बहिराविर्भृतस्वरूपेण वियोगस्तु हितकारीत्यस्यायमर्थः । प्रपञ्चप्रादुर्भूतमथुरागतभगव-त्सम्बन्धे महासुखानुभवे जाते पुनरि रसरूपभगवत्स्वभावाद्विप्रयोगे जाते यथा यथा

संयोगानन्दाधिक्यम्, तथा तथा विप्रयोगे तापाधिक्यम्, यथा यथा विप्रयोगे तु दुःखाधिक्यम्, तथा तथा संयोगे आनन्दाधिक्यम्, इत्यनुभवान्मश्रुरागतस्वरूपेण विप्र-योगे पूर्वतापादिप कोटिगुणे तापे जाते देहनाश एव स्यात्, एतत्तापस्य प्रलयामितापादिप प्रबलत्वात् । यथा बाह्यायिकाष्ठसम्बन्धे काष्ठनाज्ञः । अस्मिन् पक्षे पूर्वसम्बन्धेनैवैता अर्धदग्धाः, पुनः सम्बन्धे सर्वदाह एव स्यादित्यत्रत्यपूर्वसम्बन्धेनेत्यस्य पूर्ववित्रयोगसम्बन्धे-नेति पुनः सम्बन्धे इत्यस्य च पुनर्विप्रयोगसम्बन्धे इति चार्थों बोध्यः । तस्माद्धहिरा-विर्भृतस्वरूपेण भगवान्न सम्बध्यते । सुखानुभवस्त्वन्तरनुसन्धानेन्तःश्चिताझ्यभिव्यक्ति-वदन्तः स्थितभगवत्स्वरूपाविभीवेनान्तर्वहिरनुसन्धाने भगवत्सङ्गमाकाङ्कायामप्यन्तः स्थितस्य बाह्यप्राकट्यादेव बहिरपि भविष्यत्येवेति बहिराविर्भृतस्वरूपेण वियोगो हितकारीत्युक्तं श्रीमदाचार्यैः । न चान्तः श्यस्वरूपप्राकट्येन तत्सम्बन्धजनितसुखातिशयोत्तरसङ्घातिवप्र-योगादपि देहनाशत्रसक्तिर्भवित्र्येवेति वाच्यम् । बाह्यतृणत्लरूपोपाधिसम्बन्धाभावे मथनाविर्भूतकाष्ठान्तःस्थवह्निर्न काष्ठदहनसमर्थः, तथात्र वाद्योपाधिरूपसर्वमुक्तिदानसम्ब-न्धाभावे वहिराविर्भूतस्वरूपमप्यप्रित्वान्न देहनाशकरम्, किन्तु प्रपत्रातीततापक्लेशनाश-रूपरसधर्मपुरस्कारेणैव प्रकटमिति तदेव करोतीति भवदुत्तयप्रसक्तेः । यद्वा । आविर्भूतेन वियोगस्तु हितकारीत्यादेरयमभिप्रायः । प्रपञ्चाविभूतस्वरूपं हि सर्वमुक्तिदानाय प्रकटम्, तत्र सर्वमध्ये गोपिकानामपि सत्त्वादेतासामपि लयरूपमुक्तिमेव प्रतिक्षणं ददाति भगवान्, परं तस्मात् पृथक्कृत्य भजनानन्दमनुभावयति । 'ये यथा मा'मिति प्रतिज्ञातः । अत्रो-पष्टम्भकरूपा 'यत एतद्विमुच्यत' इतिफलप्रकरणीयपञ्चाध्यायीपद्यव्याख्यानसुबोधि<mark>नी</mark> द्रष्ट्रच्या । एवच्च तस्मात् पृथक्करणक्केशः प्रतिक्षणं प्रभोभेवतीति प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्येति न्यायाद्वहिः प्रपञ्चाविर्भूतस्वरूपेण भगवान् न सम्बध्यते, तेन गोपिकानां लयनिवृत्तेर्हितं भवतीति प्रपञ्चाविभूतस्वरूपेण वियोगो हितकारीत्याचार्यैरुक्तम् । बाह्याननुसन्धानेनु-सन्धाने वा भावभरेणान्तर्बिहः प्रकटरसरूपस्वसंयोगं तु करोत्येव प्रभुः । तासामिश्विति त्वाद्रसमार्गीयपरमफलरूपत्वाच । तस्मान्न वित्रयोगस्य परमफलत्वम्, किन्तु संयोगस्यैव । संयोगसाधनत्वात् पूर्वानुरागजनितविष्रयोगस्य संयोगपोषकत्वात् संयोगानन्तराविर्भृतस्य वित्रयोगस्य च परमफलत्वमुच्यते । अन्यथा भगवत्सयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदय-वद्रजभक्तानां भगवद्विप्रयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदयोपि श्रीभागवते श्रुतः इदानीन्तनानां भगवद्विप्रयोगेच्छोदयस्तु भगवत्संयोगसाधकत्वपोषकत्वज्ञानादेव भवतीति न काप्यनुपपत्तिः । यद्यपि भगवतो रसरूपत्वात् संयोगवित्रयोगात्मकत्वाद्रसरूपभगवत्प्राप्तौ वित्रयोगोप्याम्रादिफले त्वग्बीजादिवदन्तर्गतोभवति तथापि त्वग्बीजादिप्रात्या यथाम्रफलं-रसाकाङ्का भवत्येव, तद्रसप्राप्त्या तु त्वग्बीजाद्याकाङ्का न भवति, तथा विष्रयोगप्राप्त्या संयोगाकाङ्का भवत्येव, संयोगप्राप्त्या तु विष्रयोगाकाङ्का तु न भवतीति संयोगस्यैव परम- फलवं वक्तुं शक्यते । ज्ञाते सति खवृत्तितयेष्यमाणस्यैव फलत्वात् । न त्विदं विप्रयोग इति न वित्रयोगस्य फललम् । अत एव फलप्रकरणीयप्रथमाध्यायसुबोधिनीप्रारम्भस्थाया-'मतो हि भगवान् कृष्णः स्त्रीषु रेमे ह्यहनिंशम् । वाह्याभ्यन्तरभेदेन ह्यान्तरं तु महाफल'-मितिकारिकायां रमणपदवाच्यवाह्याभ्यन्तरसंयोगस्यैव फलत्वं महाफलत्वं च क्रमेणैवोक्तम् । एवमेव 'स्नानन्दस्थापनार्थाय ठीठा भगवता कृता। स वाह्यो जनितः पुष्टो यथान्तर्निविशे-त्युनः । तदर्थं भगवांस्तासु लीलया सहितोविश'दित्येतहितीयाध्यायसुनोधिनीप्रारम्भ-कारिकायां विश्रयोगस्य संयोगपोषकत्वमेव, फलत्वं तु संयोगस्येव श्रीमदाचार्यवर्ये रुक्तम् । अत एव 'मिय ताः प्रेयसां प्रेष्ठ' इति अमरगीतपद्यव्याख्यानसुवोधिन्यामपि फलसायकत्वाद्भ-क्तिमार्गे विरह एव पुरुषार्थ इति किमिति निराकियते तत्राहेत्याभासे विप्रयोगस्य फलसाध-कत्वमेवोक्तं श्रीमदाचार्थचरणैर्न तु फलत्वमिति भवत्सिद्धान्तिता विश्रयोगस्यैव परमफल-रूपता कथं सङ्गच्छेततराम् । अतःपरं विप्रयोगान्तर्गतभगवत्स्वरूपप्राकट्यं तिड्हतावत् किञ्चित्कालिकमेव भवति, अन्यथा देहनाशः स्यादिति यदुक्तम्, तदपि न विचारक्षमम्। ताभिः किञ्चित्कालिकसंयोगस्यानाकाङ्कितत्वात्, बहुकालिकसंयोगस्यैव तदाकाङ्काविषय-त्वात् । इदं तु दशमस्कन्धीयषद्त्रिंशाध्याये 'अहो विधातस्तव न कचिद्दया संयोज्य मैत्र्या प्रणयेन देहिनः । तांश्राकृतार्थान् वियुनङ्ख्यपार्थकं विचेष्टितं तेर्भकचेष्टितं यथे'-त्यारम्य श्लोकचतुष्ट्ये 'निवारयामः समुपेत्य माघवं किन्नो करिष्यन्कुलवृद्धबान्धवाः। युकुन्दसङ्गान्निमिषार्धदुस्यजाद्देवेन विध्वंसितदीनचेतसाम्, यस्यानुरागळळितस्मितवल्गु-मञ्चलीलावलोकपरिरम्मणरासगोष्टचाम् । नीताः स्म नः क्षणमिव क्षणदा विना तं गोप्यः कयं न्वतितरेम तमो दुरन्त'मितिस्ठोकद्वये च प्रकटमेव । एवमपि सति यदि किञ्चित्का-िकमेव संयोगं दद्यात् तदा 'ये यथा मा'मिति भगवत्प्रतिज्ञाहानिः स्यात् । तिडिह्नताव-देतासां संयोगो भवतीत्यादिप्रकारस्य श्रीमदाचार्येस्तत्तनुजरत्नेश्च कण्ठरवेण कुत्राप्यनुक्त-त्वाच । तस्मादन्तर्वहिर्दिवा रात्रौ चातृप्तिसंयोगरूपेण प्रकटः, पुनस्तत्संयोगपोषार्थं विप्र-योगरूपेण च प्रकटः, पुनः पूर्वप्रकारसंयोगरूपेण पुनर्विप्रयोगरूपेणेति परम्परया गोपि-काभिः सह ऋडिति भगवानिति कृतं विस्तरेण । ननु तथापि नान्तर्ग्रहगतानामेवंविध-सम्पूर्णरसरूपभगवत्प्राप्तिरेतासां मुत्त्यनन्तरमेवैतादशरसठीठाप्राकट्यादिति तत्प्राप्तफठस्य मध्यमफलत्वमस्माभिरुच्यत इति चेत्, अत्रोच्यते । सगुणशरीरत्यागोत्तरतत्क्षणप्राप्त-गुणातीतदेहेन भगवन्निकटगतानामन्तर्गृहगतानामपि 'ताभिः इत्यादिलीलासौभगजन्यमदमानलीलाप्राप्त्युत्तरसामयिकान्तर्धानलीलामारभ्य कृतवामकपोठे'त्याद्युक्तयुग्रुग्रुग्ति । क्रिक्तिक्षेत्रिक्षानाम् विक्रिक्ति अपित्राचार्ये-तत्तराज्ञरतानां हि सिद्धान्तः । अत एव 'ता दृष्ट्वान्तिकमायाता' इतिफलप्रकरणीय-पषव्याख्यानसुनोधिन्यां 'यास्तु समाहृताः समागतास्ता न निवार्यन्ते, याः पुनः सगुणा

अन्यसम्बन्धिन्यस्ताः शब्दश्रवणात् समागता इति शब्देन निवारणीयाः, अन्यशेषतया भजनमयुक्तमिति। करिष्यमाणठीठा तु सर्वभावप्रपत्तिसाध्या, अतो निवारणार्थं यलमाहे'ति श्रीमदाचार्यें व्याख्यातम् । विवृतं चैतत् तत्तनुजरतेः स्वकृतिटप्पण्यां 'यदन्तर्यहगता अनाकारिता एव नादं श्रुत्वोद्यक्ता इति प्रतिबन्धोभूदिति शङ्कानिरासायाहुः याः पूर्वोक्तास्ता अप्याहृताः, तत्रोपपत्तिमाहुः समागता इति । अन्यथा तथा न स्यादिति भावः । गेहस्य देहसम्बन्धित्वात् तस्य च नष्टत्वे नैतासां गृहाभावात् तत्र गमनं वाधितिमिति न निवार्यन्ते ' इति । एवं चान्तर्गृहगता न निवार्यन्त इति स्फुटमेव प्रतीयते, तत्र तित्वारणं च भगवित्वकटप्राप्तौ सति सम्भवति । भवदिममतसिद्धान्ते त्वेतासामिदानीं ठय इति तित्ववारणप्राप्तेरभावाच्छीमदाचार्योक्तिस्तत्तनुजरत्नोक्तिश्रासमञ्जसा स्यात् । तस्मादन्तर्गृहगतानां गुणातीतदेहप्रास्या भगवित्वकटगमनं सिद्धम्, तदा तित्ववारण-प्रसञ्जनं च सिद्धम् । एवं च तदुत्तरसामयिकी सर्वापि ठीठैतासु सिद्धिति न मध्यमफठ-त्वमेतत्फरुस्य, किन्तूत्तमफठत्वमेवेति व्यर्थ एवैतासां मध्यमफरुप्राप्तिरिति सिद्धान्ता-भिमानः केषािश्वदिति सर्वमवदातम् ।

श्रीवल्लभतत्सुतवरविद्वलनाथाङ्किरेणुलवबलतः । जयगोपालः कृतवान् सविवृतिसेवाफलव्याख्याम् ॥ १ ॥ मूध्न्येञ्जलिं नतु निधाय निधाय मूयो मूयः कृपालुषु महत्सु निवेदयामि । यत्किञ्चदत्र लिखितं मयका भवद्भिः तत् पृष्टिमार्गपथिकैः परिशोधनीयम् ॥ २ ॥

इतिश्रीवस्त्रभाचार्यचरणकमलैकतानमानसश्रीमन्महाप्रसुश्रीविद्वलेश्वर-कृपाकटाक्षोद्धुद्धबुद्धिना सुबुद्धिना मठपतिजयगोपालेन विरचिता सविवृतिसेवाफलटिप्पणी समाप्ता॥ ॥ श्रीकृष्णार्पणमस्तु॥

१ इदं पद्यं जयगोपालकृतविहर्भुखमुखध्वंसान्तेऽपि विद्यते । आरम्भस्यं 'विहंबईलसिति'पद्यं तत्कृत-तैतिरीयमाध्यस्यम् । इदं पद्यद्वयं तत उद्धृत्यास्यां टीकाद्यां प्रन्यकृता पद्यानिवेशितमिति प्रतिभाति ।

# सेवाफलम्।

# मठेशश्रीलक्ष्मणभट्टविरचितसेवाफलविवृतिविवरणसमेतम्।

विचार्य श्रीमदाचार्यश्रोक्तं सेवाफलाभिधम् । ग्रन्थं तद्विवृतिं चापि विवृणोमि यथामति ॥ १ ॥ साङ्कयोगावभेदार्थौं भक्तिभेदकरी हरी । स्रोहासक्तिव्यसनिनी तसिद्ध्यै स्वाङ्गवित्तजा ॥ २ ॥ व्यसनं मानसी सेवा माहात्म्यज्ञानभक्तितः ॥ ३ ॥

अथातः श्रीवल्लभाचार्याः स्वसिद्धान्तमुक्तावल्यां 'कृष्णसेवा सदा कार्ये'त्यादिना ब्रह्मवादसिद्धान्ततः सत्ये जगित कृष्णस्य सेवाभिक्तं निरूप्य तिसद्धौ मुख्यं फलं सपिरकरं निरूपियतुकामाः सेवाफलनिर्णयग्रन्थं सविवरणमाहुः ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धी फलसुच्यते।

सेवना च प्रागुक्ता त्रिविधा, अत्यन्तरङ्गा अन्तरङ्गा बहिरङ्गा चेति प्रशब्देन सूच्यते, या नित्यश्रीस्वामिन्यन्तरङ्गस्य स्वस्वामिनः पुरुषोत्तमस्य 'प्रतिकृतिरूपस्य' काश्मीर-चन्दनसुगन्धतैलाभ्यङ्गस्वापनपूर्वकशृङ्गारादिज्ञानिक्रयारूपा साक्षादङ्गेषु मृदु संस्पृश्य लोकवत् सस्तेहं कियमाणा सैषा प्रथमा । मन्दिरपात्रसम्मार्जनोपलेपनचित्रकरणपूर्वक-सिंहासनादिशय्यास्तरणक्रीडनोपस्करणपीठखण्डाक्षिमृङ्गारादियोजनान्नादिपयःपाकसामग्री-साधनज्ञानिक्रयारूपा परिचर्या द्वितीया । पुष्पगन्धताम्बूलफलकन्दमूलशाकामान्नरस्तसंशोधनधनवसनभूषणसम्पादनज्ञानिक्रयारूपा परिचर्या बहिरङ्गा तृतीयेति यादशपदस्यार्थः। सेव स्वतनुविचर्जेति तत्रोक्ता । त्रिस्तद्भी 'तत्र प्रेमासक्तिव्यसनात्मना परिणतायां मानस्यां सत्यां' सेवकस्य यादक् फलं तदुच्यते । यद्यपि तत्र 'ततः संसारदुःखस्य निवृत्तिर्वद्य-बोधन'मिति फलमुक्तं तथापि तदवान्तरमेवेति मुख्यं फलमुच्यत इत्यर्थः ।

तद्पि त्रिविधमिति सविवरणं निरूपयितुमाहुः । अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

विवरणमत्र सेवायां फलत्रयमलीकिकसामध्र्य सायुज्यं सेवोप-योगिदेहो वा वैकुण्ठादिष्विति । अलीकिकसामध्र्ये प्रथमायाः फलम् ।

सायुज्यं द्वितीयायाः । सेवोपयोगिदेहो वा वैकुण्ठादिषु 'अधिकृतः' तृती-यायाः । तत्रालीकिकस्य भगवत इवालीकिकमेव ज्ञानिकयाभ्यां सामर्थ्यं जगह्या-पारवर्ज यत् तत्तथा । खेच्छया देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणैरेव सदा सेवापरैः सहितस्यात्मनो जीवनशक्तत्वं 'श्रुति 'कुमारिकाणामिव, तत्परित्यजने च खेच्छयाशक्तत्वमित्यहिकमन्त-र्यहरगतानामिव । तान्कादाचित्कीस्वेच्छया मुत्र भगवहोकगमनशक्तत्वमित्यामुन्मिकं भुवादेरिव तत्तथा । 'मृत्योः कृत्वेव मूर्ध्न्यिङ्गिमारुरोह हरेः पद'मितिवाक्यात् स्पर्शमणि-न्यायेन तेषामप्राकृतत्वेन त्यागासम्भवात् भगवदानन्दानुभवसामर्थ्यं यत् तस्याठौकिकस्य दानेनाचो मनोरथः उत्पन्नः प्रमाणानतुरोधी प्रमेयैकसाध्यो मनोरथः स्नाभिलिषत-रूपो 'मनोरथान्तं श्रुतयो यथा ययु'रितिवाक्यात् तद्भजनानन्दानुभवश्च सिध्येत्। एतेन कालकर्मप्रकृत्यनधीनत्वं द्योतितम् । द्वितीयायाः फलं सायुज्यम्, तद्पि द्विविधम्, क्दार्थकं यौगिकार्थकं च । तत्राधं ज्ञानमिश्रितानामेकत्वरूपम्, अभेदरूपं भेदात्यन्ता-भावरूपमात्मनैक्यमित्यर्थः। 'शुद्ध' भक्तानामपरम्, सह युनक्तीति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यम्, तद्भक्तानां भेदतस्तद्दत्तसखित्वतस्तदानन्दानुभवात्, पूर्वत्र देहेन्द्रियप्राणान्तः-करणानि विहायेह स्वात्मनैव केवलेन तदानन्दानुभवः, अपरत्र सहैव तैः स इति सार्थक-तैषामन्यत्र नेति तारतम्यम् । तच स्पष्टमेव पार्षदानामसुरावेशिनां ज्ञानयोगिनां चोक्तम् । तृतीयायाः फलं संवोपयोगिदेहो वा वैक्रण्ठादिषु । अप्राकृतभूतभौतिक-तृणलतौषधिवृक्षपञ्चपक्ष्यादिदेहः अधिकारात्मा, तत्र सेवोपयोगी बोध्यः । पूर्वत्रापरोक्ष-मेवात्र च परोक्षमिति भेदः । वैकुण्ठे मुख्येऽमुख्ये च । आदिपदेन खर्गादिषु विष्णोः स्थानेष्वपि तथेति निरूपितम् । वेति चार्थे ज्ञेयः । अत्र फलत्रयेपि न कालो निया-मकः । काल इत्युपलक्षणम्, कर्मप्रकृत्योरिप न नियामकतेत्यर्थः । अत एव श्रीमागवते द्वितीये 'न यत्र सत्त्वं न रजस्तमश्च न वै विकारो न महान् प्रधानं,' तृतीये 'न किंहि-चित्मत्पराः शान्तरूपे' इति, कपिलेनोक्तं च 'नक्ष्यन्ति नो निमिषो लेढि हेति'रित्यादि १॥

तत्र सेवायां प्रतिबन्धकामावः कारणमिति प्रासङ्गिकं प्रतिबन्धमपि त्याज्यत्वेन

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम् ॥ २॥

अत्र बाधकमित्येकवचनेन मिलितानामेव वाधकतेत्याशक्का विवृण्वन्ति, सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमिति । अत्रोद्धेगः साधारणः स त्याज्य एव । एवमुद्धेगं निरूप्य प्रतिबन्धसोगो निरूपयन्तोऽनुरोधरूपस्य प्रतिबन्धस्यानिवार्यत्वेन पाठकममनपेक्ष्यार्थ-कमतो सोगं विवृण्वन्ति सोगो द्विविध इति । लौकिकोऽलौकिकश्च । तत्र कमतो सोगं विवृण्वन्ति सोगो द्विविध इति । लौकिकोऽलौकिकश्च । तत्र लौकिकस्त्याज्य एव, अलौकिकस्तु न, तस्य फलानां मुख्यमध्यमसाधारणानां प्रथमे प्रविश्वतीति प्रथमे फलेऽलौकिकसामर्थ्येन प्रभुखरूपानन्दानुभवभोगे प्रवेशात् ।

एवं भोगं निरूप्य प्रतिबन्धं निरूपयन्ति प्रतिबन्धोपीति । स च साधारणोऽ-साधारणश्च । साधारणः सेवासमये लौकिकवैदिककर्मानुरोधरूपस्त्याज्य एव, स्वाधीन-त्वात् । असाधारणो भगवत्कृतः, स सह्य एवेति भावः । ननु कथमेतेषां सिद्धानां त्याग इत्याशङ्क्षाहुः त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । साधनमत्र तजनन-हेतुभूतं यत् तत्परित्याग इत्यर्थः । नन्वावश्यकस्य लोकवेदसिद्धतया अशक्यत्यागत्वात् कथं लाग इलाशक्क्य तदुपायं विवृण्वन्ति तत्राची बुद्ध्या त्याज्य इति । सेवाया अवसरे त्याज्यः, अनवसरे विधेय इति चातुर्येणेत्यर्थः ॥ २ ॥

एवं साधारणप्रतिवन्धं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिवन्धं निरूपयन्ति ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिन हि।

यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

प्रभोरेव अकर्तव्यं खसेवाकारणमचिकीर्षितं चेत् तदा खस्य गतिनं हीति निश्चयः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायेति । वक्ष्यन्ति चाग्रे तदान्यसेवापि व्यर्थेति भावः । नन्वासुरेष्वेवं न तु दैवे तथेत्याशङ्काहुः आसुरोऽयमिति । एवंविधप्रतिबन्धरूपिलङ्गेन खस्यासुरत्वमनुमेयमितिभावः । तत्रा-सुरत्वमागन्तुकं वा साहजिकमिति निर्धारार्थं विवेकः, सांख्यज्ञानमिति केचित् । तेन शोकामावमाद न तु मोक्षः ॥ ३ ॥

पूर्वोक्तमेव निगमयन्ति ।

बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। भोगयोरिप पूर्वसमतामाराङ्मय वैलक्षण्येनाहुः।

निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विश्वते सदा ॥ ४॥ प्रथमे अलौकिकसामध्यें भोगो भजनानन्दानुभवक्षपो महान् सदा खक्-साधनतः फलतर्े सर्थः । पाठान्तरे अल्पो भोगः सविधः सप्रतिबन्धः ।। ४ ।।

सविद्योल्पो घातकः स्यादिति ।

सविघोल्पो घातकः स्याद्वलादेतौ सदा मतौ।

अत एचैताविति विवृतौ । भगवत्कृतप्रतिवन्धे अन्यफलचिन्तया शोकः कदाचित् तस्य स्यादिति तदभावार्थं चिन्ता न कार्येत्याशयेनाहुः।

द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

भगवत्कृतप्रतिबन्धे । तत्र हेतुः । स्वस्य संसारनिश्चयादिति । संसारोऽहंमम-तया जन्मकर्मप्रवाहमार्गस्वरूपः, तस्य निर्धारणादित्यर्थः ॥ ५ ॥

एवं प्रतिबन्धं विचार्य उद्वेगरूपप्रथमं प्रतिबन्धेन फलाभावे भगवतो दातृत्वाभावं हेतुत्वेन निरूपयन्ति ।

नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

अत्र आद्यफलाभाव इति विवृतम् । आद्येन वा प्रतिवन्धेन फलाभाव इत्यर्थः । निन्वति विरोधोक्तौ । आद्ये उद्देगक्षपप्रतिवन्धे, भगवतः सर्वसमर्थसापि सेवाया अमानसीत्वेन अनाधिदैविकीत्वे तत्प्रयुक्तः प्रभोः फलदातृत्वाभाव इत्यर्थः । एतदेव विवृण्वन्ति तदा सेवा नाधिरै विकीत्यादि । तृतीये लौकिकभोगे गृहमेव बाधकम् । गृहमत्र पह्यादिकं विष्णुबहिर्मुखमेव त्याज्यम् । अत एवोक्तमाचार्यैर्निवन्धे गृहं सर्वात्मना त्याज्य'मित्यादि ।

एवं फलत्रयं प्रतिबन्धकत्रयं च प्रासिङ्गकं निरूप्य एति दिचारमावश्यकत्वेन

वक्तुमुपसंहरन्ति ।

. . अवर्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥ ६॥

(इयं दातृता हरेः यद्वा भक्तितः मदुक्तिर्वा) । सेवा पूर्वोक्ता तत्रयी वा विचिन्त्येत्यर्थः । एतदतिरिक्तं सर्वे मनोभ्रमः । भक्तिमागे त्रिविधसेवाया एव पूर्वोक्तं फलत्रयं नान्यत् , प्रतिबन्धकं चोद्वेगादिकमेव न पापादिकं । 'खपादमूलं भजतः प्रिय-स्ये'ति भागवतवाक्यादिति भावः ॥ ६॥

ननु भगवदीयैर्नेयं भाव्येत्युच्यतां किन्त्वन्यैरेवेत्याशक्काहुः तदीयैरिप तदित्यादि।

तदीयैरपि तत् कार्ये पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

कलौ देशादीनामसाधकत्वात् तथा । पुष्टौ स्थितः प्रभुस्तु नैव विलम्बयेत् । मध्यस्थैरेवेह तथेति भावः ।

एतदेव निमित्तमन्यत्राप्युपदिशन्ति ।

गुणक्षो भेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मृतिः॥ ७॥

एतद्भावनेन मनसो भगवत्तत्त्वपरतायां गुणक्षोभोपि न भवितेति भावः। अत्र स्वसंमतिरेव मानमाहुः इति मे मितिरिति ॥ ७॥

नन्वत्र काचित् कुतर्ककल्पना उत्पद्येत तदा कथं विचारणीयेत्याशङ्कायामाहुः।

कुस्ष्टिरत्र वा काचिदुत्पर्यंत स वै भ्रमः॥ ण।॥

स्पष्टार्थः ॥ ७॥ ॥

इति श्रीशाचार्यवर्यमतमार्गानुवर्तिना । सेवाफलं सविवृति विवृतं च यथामति ॥ १॥

इतिमठेशश्रीनाथसहात्मजगोपीनाथस्रुतलक्ष्मणभद्दविरचितं सेवाफलविवृतिविवरणं समाप्तम् ॥ श्रीऋष्णाय नमः।

# सेवाफलम्।

## विवरणटिप्पणीसमेतम् ।

<del>~~</del>>>>0€<--

श्रीमदाचार्यचरणान् सेनारसफलप्रदान् । नमामि तद्रजोलेशलवस्पर्शसमीहया ॥ १ ॥ श्रीमदाचार्यचरणैस्त्रिधा सेवा फलत्रयम् । निर्णीतं तत्र मे बोधस्तथाहि कृपयोच्यते ॥ २ ॥

### यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

याद्यी सेवनेत्यस्य विवरणे सेवायां फलत्रयमिति। अयं भावः। भित्तमार्गे पृष्टिमर्यादाप्रवाहभेदेन जीवेषु भगवदङ्गीकारिक्षधा । तत्रापि पृष्टिमार्गफलार्थं यद्वरणं तत्पुष्टौ मर्यादायामेव, न तु प्रवाहमार्गेपीति विवरणे स्फुटीकरिष्यत इति । तेषां साधनरूपा सेवापि त्रिधा प्रोक्ता । अतस्तादशतत्प्रकारकसेवासिद्धौ फलमुच्यते । तिकिमित्याकाङ्गायामुक्तमलौकिकसामर्थ्यमित्यादि । तत्र पृष्टिमार्गाङ्गीकृतस्य साधनदशायामाचार्योक्तप्रकारेण सेवाकरणे मानसीतित्सिद्धौ फलं साक्षाद्भगवत्सम्बन्धरूपं भवेदिति । तस्येदमेव अलौकिकसामर्थ्य यदाधुनिकजीवस्य तादशपूर्णालौकिकैश्वर्यवीर्यादिगुणवता समं साम्येन रितः रसोद्धोधश्च भवतीति तथोक्तं विवरणे, न हि साधारणस्य तादशेन महता सममेतत् कर्तुं शक्यम्, रसाभासहेतुत्वात् ।

नतु पूर्व मानससेवायाः सिद्धिः कथं तत्राहुः अलौकिकस्येति । अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १ ॥

'मानसी सा परा मते'त्युक्तया सा सेवा खतत्रपुरुषार्थरूपेत्यला किकस्य प्रभो-दाने परमकाष्टापन्नखरूपसम्बन्धामिलाषरूपमावदाने सः आद्यः पृष्टिफलरूपः सर्वी-त्कृष्टो मनोरथः सिध्येत् । मनोरथपदेन प्रेमासक्तिव्यसनसंकल्पादिरूपः सन् सिद्धिं प्राप्तोति, फलसम्मुखो भवतीत्यर्थः। अत एव मनोरथपदमुक्तम् । इयमेव मानसीतित्सिद्धिः। तदुक्तं 'चेतस्तत्प्रवणं सेवे'ति । यद्यपि मानससेवासिद्ध्ये तनुजा विक्तजा च द्वे अङ्गे, तथापि मुख्यमङ्गं दानम्, यतस्तत्करणेपि यदा दानं भवति, तदैव ताद्दशी सा भवति, अन्यथा मर्यादामार्गीयभक्तानामपि निरन्तरं तत्करणे पृष्टिरूपायां तस्यां को विशेष इति

१ यद्यन्येतद्विवरणकृतां नाम न ज्ञायते तथापि जयगोपालभटकृततदुपन्यासादस्य प्राचीनत्वं निश्चीयते ।

तद्भावोदये नैव सा भवेदित्यर्थः । तेन तत्करणेपि दानेनैव तादशभावः सिध्येन्नान्ययेति ज्ञेयम्, परन्तु तत्कृतिस्तु सर्वदा कर्तव्या, अकरणे भावः क उद्भवेद्, विषयाभावाद्, अत एवाङ्गभृते ते उक्ते ॥ १ ॥

ततः किमिलत आहुः फलमिति । फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः ।

तादशप्रचरभावे सित फलं खरूपसम्बन्धरूपम्, अधिकारः अलैकिकदेहवयो-गुणादिकं भवेत्, तत्राहुः न काल इति । अत्र कालः वयोवस्थादिसमयरूपः नियामको न, भगवदिच्छयेव सर्वं लीलोपयोगि तदैव भवेत्, न कालापेक्षा । तादशं

त्रति भगवतोपि विलम्बासहिष्णुत्वात् ।

एवं पुष्टिफलं निरूप्य मर्यादाफलं निरूपयन्ति । तथा हि, मर्यादामार्गाङ्गीकृतस्य माहात्म्यज्ञानपूर्वकसेनाकरणे भगवित माहात्म्यभावसिहतस्रेहेन तदात्मतया सायुज्यं साक्षात्पुरुषोत्तमस्वरूपे भवेन्न त्वक्षरे । तत्र तदालैिककदानेच्छाऽभावात् स्वरूपसम्बन्धा-साक्षात्पुरुषोत्तमस्वरूपे । यदा पुनः भगवान् कदाचिद् दातुमिच्छति तदा स्वस्कर्भमं फलं न भवेदित्यर्थः । यदा पुनः भगवान् कदाचिद् दातुमिच्छति तदा स्वस्कर्मात् पृथक्कृत्य ताद्दां प्रचुरभावदानं कृत्वा फलं प्रयच्छति, यतोस्मिन्मार्गेपि दातृत्वाभिन्मायेणेव वरणकार्यत्वात् । एवं भक्तिहंसे स्फुटीकृतं श्रीमत्प्रभुचरणै भक्तिमार्गीयभक्तकृते-स्वारम्य, अत्रापवर्गवर्त्मनी सन्तम् ।

प्रवाहभक्तिमार्गलक्षणकथनेन व्यापिवैकुण्ठस्य लोकत्वेनाक्षरात्मकत्वादक्षरमुक्तिरेव फले, न तु पुरुषोत्तमसायुज्यम् । अक्षरमुक्तौ तु आद्यफलदानेच्छाऽभावात्तदर्थं वरणमेव नास्तीति नाद्यफलसम्भावनेति मर्यादातो हीनत्वमुक्तम् । पुरुषोत्तमसायुज्ये तत्सम्भावना वर्तत इति प्रवाहभक्तिमार्गसेवाफलादुत्कृष्टत्वम् । यत एतत्फलदानेच्छ्या यद्दरणं तन्मार्ग-द्वरी एव, न तु प्रवाहमार्गे, तदप्युक्तं भक्तिहंसे 'विवरणे चास्ति प्रकारद्वय'मिति ।

एवं सेवास्वरूपं साधनफलसहितं मार्गत्रयेपि निरूपितमिदानीं तादशसेवासिद्धौ

व्रतिबन्धकत्रयं निरूपयन्ति उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वेति। उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यान्तु वाधकम् ॥ २॥

क्षोकविवरणे सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमित्यादि । एतित्रतयिनवारणे त्रयाणां साधनपरित्याग इति विवरणे विवृतम् । तत्रोद्वेगसाधनं ठौकिकशोकदुःखादिकम् । तस्य भगविदच्छाधीनत्वं ज्ञात्वा तत्त्यागेन तस्यापि त्यागो भवत्येवेति । 'चित्तोद्वेग'मित्युक्तत्वादत्र न विशेषतो विवृतम् । तथा अपरः प्रतिबन्धः । स च दिविधः । साधारणो भगवत्कृतत्था । साधारणो वुद्ध्या त्याज्यः । बुद्धिस्तु यस्मिन्कृते सेवा-प्रतिबन्धोऽभूचेत् स न कर्तव्य इति विचाररूपबुद्धा त्याज्यः । भगवत्कृतमग्रे विदिष्यन्ति । हीकिकभोगस्तु विषयरूपत्वात् बाधक इति तत्साधनवस्तुमात्रत्यागोदेव तत्त्याग इति विदेव त्याज्यमित्यर्थः । एवं तत्रयं त्याज्यमित्युक्तम् ॥ २ ॥

वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथापरम्।

एतत्रयाणां साधनपरित्यागेनैव बाधकानां परित्यागो भवतीति शेषः। नतु सेवायां वस्तुमात्रोपयोगात्तत्थागे कथं तन्निर्वाह इत्याशङ्कायामाहुः भोग इति । तत्रापि भोगे एकं ठौकिकं सजेदपरं नेति शेषः । यतस्तेषां स्वार्थमुपयोगे ठौकिकत्वम्, भग-दर्शमुपयोगे अलौकिकत्वम् , अतः स्वार्थं ते त्याज्याः, भगवदर्शमुपयोज्या इति भावः।

तदनन्तरमयाधकत्वमाहुः निःप्रत्यूहमिति ।

निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ३॥

निः प्रत्युह्नमिति प्रतिबन्धरहितं प्रत्युत साधकम् ॥ ३ ॥

एवं बाधकानां परित्यागे निर्विघ्नसेवासम्भवे तस्यैव भोगस्य प्रतिबन्धत्यागे च हेतुं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिवन्धे हेतुं निरूपयन्ति अकर्तव्यं भगवत इति ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि । यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ४॥

अस विवरणे भगवत्कृतश्चेत्यादि विवेक इत्यन्तम् । अस्यायमर्थः । यदि भगवतः तत्फलदानं न कर्तव्यं भवेत् तदा तादशसेवायां सर्वथा सर्वप्रकारेणापि गति-र्नभवति । तत्र यथा तथा प्रतिबन्धकमेव भवेत्, न तु निर्वोहः । ननु खमार्गीयसेवायां तस्य भगवान् प्रतिबन्धं करोतु, परन्तु अन्यमार्गीयसेवायां न करिष्यतीति चेत्, तत्रोक्तं विवरणे तदा अन्यसेवापि कृता व्यर्थेति । प्रवाहादिमार्गेषु कृतापि व्यर्था । यतः सकलमार्गेषु फलदाता भगवानेव । तस्य त्वकर्तव्यमेवेतीति तथा । यदा यत्ने कृतेपि प्रतिबन्धकं भवेत् तदा यथा तत्त्वनिधारो भवेत् तथा कर्तव्यम्। तत्त्व-निर्धारः कथमित्याकाङ्कायां विवरणे विवृतम्। आसुरोयं जीव इति। एवं तस्य विवेकेन ज्ञानिश्चितिरूपमेव साधनं मतम्, यतः पूर्वमासुर एव जीवः । यथासुरदेह-युक्तम्लेच्छादिषु कस्यचिद्दैवजीवत्वात् भगवत्परता दृश्यते, तथासुरजीवस्यापि कदाचिद्दैव-वशाद्भगवद्भक्तसङ्गेन सेवायां प्रवृत्तिर्भवति, परन्तु आसुरे भगवतो दातृत्वाभावात्त्र प्रतिबन्धकमेव जायते । यतस्तेषामन्यदेव फलम् । तदे वासुरी योनिमापन्ना इत्यादिनोक्तम् । तथापि भगवद्भक्तसङ्गानुभावात् ज्ञानमार्गेषि स्थितिरुक्ता ॥ ४॥

तैत्रापि चेत् स्थितिर्न भवेत्तदा तत्पूर्वीक्तफलिविषयिणी चिन्तापि सर्वथा त्याज्ये-

लाहुः ब्रितीय इति ।

द्वितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

विवरणे ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽभावार्थं द्वितीय इति । तत्र हेतुः । संसारनिश्चयादिति । ख्रस पूर्वोक्तसंसाररूपस फलसैव निश्चयात् सा न कार्या, पुनस्तदाशोच्छेद एवेति सर्वयेत्युक्तम् ॥ ५ ॥

१ सविद्येतिक्षोकार्थो विवरणकृद्भिर्विस्मृतः, अथवा विवरणभागस्त्रुटित इति प्रतिभाति ।

ननु यथा द्वितीयप्रतिबन्धे पूर्वोक्तप्रकारेण आसुरजीवस्य सर्वधा फलविषयिणी चिन्ता त्याज्या, तथा साधारणप्रतिबन्धेपि सा त्याज्या, अन्यथा सा कथं भवेदित्याशङ्का-निरासायाहः न त्वाच इति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्।

आचे साधारणप्रतिबन्धे दातृता भगवतो नास्तीति न किन्तु वर्तते, परन्तु फलस्य कियजन्मानन्तरभावित्वात् तद् भवति । तदपि प्रतिबन्धकं साधारणं निवारियतुं शक्यम् । तेन भगवत्कृत एव तस्मिन् दातृत्वाभावो, न साधारण इति ज्ञेयम् । अतो यस्य आद्यफलदानार्थं मर्यादयाङ्गीकारः तस्य तथैव सेवाकरणे साधारणप्रतिबन्धश्चेद् भवेत् , तदा तन्निवारणेन सेवानिर्वाहात् पूर्वं सायुज्यफलं तदनन्तरं तत्फलं भविष्यतीति सा चिन्ता न त्याज्येति भावः । यस्य पृष्टौ अङ्गीकारस्तस्य तिम्नवारणेन तादशतिसद्धौ तत्फलं भवेदिति सा तथेत्यर्थः । एवं सति प्रवाहमार्गसेवायामपि सेवायाः साधनदृश्यमानत्वात् साधारणप्रतिबन्धे दातृत्वं भविष्यतीति शङ्कानिरासाय आचफलाभाव इति विवृतम्। आद्यफलस्याभावो यत्रैतादशे प्रवाहमार्गे तदर्थमङ्गीकार एव नास्तीति नाद्यफलसम्भावना-पीति न दातृत्वम्। सा सेवापि नाधिदैविकी, तत्र पूज्यस्वरूपेपि नाधिदैविकत्वम्, किन्तु विभूतिरूपत्वमिति महद्वैलक्षण्यात् कृतः साम्यमिति ज्ञेयम्।

एवं साधारणप्रतिबन्धस्य व्यवस्थामुक्त्वा प्रथमवृत्तौ सर्वथा ठौकिकभोगलागा-सम्भवात्, तत्रापि भगवतो दानृत्वाभावमाशङ्क्य तन्निवारणाय तद्व्यवस्थामाहुः, तृतीय इति । तृतीये ठौकिकभोगेपि दातृता नेति न, यत एतन्मार्गे द्वये तादश एवाङ्गीकारः, किन्तु तत्र मूलभूतं साधनं यदृहं तहाधकमिति तत् त्याज्यमिति शेषः । तत्त्यागे सर्वथा भोगाभावात् प्रतिवन्धकाभावेन तादृशभगवद्भक्तसङ्गेन सेवानिर्वाहात् तत्फलमपि भवेदिति

भावः । एतदेव विवरणे विवृतं भोगाभावस्तदैवेति ।

अत्र कश्चित्पृर्वपक्षी शङ्कते । तथा हि । स्वमार्गीयपरित्यागस्तु प्रेमासक्तिव्यसनात्मक-भक्तौ सत्यां कर्तव्यो, न तु साधनभक्तौ । तदुक्तं सन्न्यासनिर्णये 'सन्न्यासनरणं भक्तौ' 'अतोत्र साधने भक्ती नैव त्यागः सुखावह' इति च।तत्र करणे विपरीतफलमपि भवेदि-त्यपि । प्रकृते तु तत्पूर्वमेव भोगाभावाध सेवानिर्वाहाध च त्याग उच्यत इति कथमेक-

वाक्यतायां विरोध इव प्रतिभाति ?

तत्रीच्यते । प्रथमं स्वमार्गीयभक्तिसिद्धौ मुख्यं कारणं सेवा । सा सेवा 'गृहे स्थित्वा अव्यावृत्त्या गृहव्यावृत्त्यभावे न, प्रत्युत पुत्रकलत्रादीनां भगवदर्थमुपयोगेन स्वधर्मतः करणे सिध्येत्, तचेदनुकूलं भवेत्, नो चेत् भजनप्रतिबन्धकत्वेन सर्वात्मना तस्य त्याग एवोचितः । अन्यथा तत्सङ्गेन पुत्रकलत्राद्यपभोगे स्वस्य भजनासम्भवे शरणगतिर्भज्येत, तदा सेवाऽभावे प्रेमासक्तिव्यसनात्मिका भक्तिरि न भवेत्, तदभावे तन्मार्गीयपरि-त्यागोपि न, तदमावे फलाभाव एव च स्यादिति मार्ग एवोच्छिद्येत इति । तद्भोगाभा

सिद्धर्थं तथा तत्सेवासिद्धर्थं च कथनम्, तदनुकूलतद्वहणाभिष्ठायेणैवेति, न तत्राश्रम-स्वीकारः, सेवाभावानुपपत्तेः, साधनभक्तौ निषेधाच । एतदेवोक्तं तत्त्वार्थदीपेपि 'प्रति-क्ले गृहं लजे'दिलनुकूलतत्त्यागाभावाभिप्रायेणान्ते प्रेम्णि जाते अङ्गेपि यत्किञ्चत् भोगस्यापि बन्धकत्वात् तेनैव तन्नाशे सति ततो यथा साधारणप्रतिबन्धनिवारणेन सेवा-करणं तद्दानं च, तथा ठौकिकभोगत्यागेनापि निर्विद्यसेवाकरणे सति तत्फलं भवेदिति ज्ञेयम् । तत्र पृष्टिमर्यादायां भगवति लीलामाहात्म्यगुणादिभावेनैव प्रेम भवेत्, न पृष्टि-रीत्येति तादृशस्य तादृशप्रेम्णा क्रमेण सर्वविषयत्यागे, ततो तप्तभावेन तद्रात्मकतया श्रीकृष्णे सायुज्यं मवेत्, ततो यदा दानेच्छा तदा खरूपात् पृथक्कृत्य तद्भावदाने तत्त-त्फलानुभवं कारियष्यतीति मर्यादाङ्गीकारे आद्यफलदानप्रकार उक्तः । तदुक्तं तत्त्वार्थदीप 'सर्वत्यागेऽनन्यभावे कृष्णमात्रैकमानसे सायुज्यं कृष्णदेवेन शीघ्रसेव ध्रुवं फल'मिति-सायुज्यानन्तरं ध्रुवं फलं तदेवेतिभावार्थः । यस्य शुद्धपुष्टावंगीकारस्तस्य तदारभ्येव पूर्वोक्त-भोगादिप्रतिकूलगृहत्यागेनानुकूलगृहे स्थित्वा सेवाकरणे भावात्मिकेव प्रवृत्तिर्भवेत्, तनो यदा प्रेमासक्तिच्यसनानि भावात्मकतया पुष्टानि भवेयुः, तदा तत्र स्थितौ यत्कित्रिद्धोग सम्बन्धेनापि भावनाश इति तद्भावेन तद्दिगाढभावपोषादिना पूर्णविरहानुभवार्थं संन्यास-निर्णयोक्तप्रकारेण परित्यागः सङ्यासः आवश्यक उक्तः । अन्यथा क्षणमात्रं भावान्तरसम्बन्धे भावशैथिल्याद् विरहानुभवाभावात् फलाभाव इति । ततस्तत्पूर्णानुभवे दशमावस्थया प्रति-बन्धकदेहिनवृत्तौ अलौकिकतत्प्राध्या तत्फलानुभवो भवतीति पृष्टिमार्गाङ्गीकारे फलदान-प्रकार उक्तः । अत एव मर्यादायां 'मदर्थंऽर्थपरित्याग' इत्यादिना भोगाभावार्थं भगवत्प्रास्यर्थं च सर्वसमर्पणरूप एव त्याग उक्तः, न तु संन्यासप्रकारः । यतः संन्यासे तस्य पुष्टभावा दतोपि ताद्दशैरेव सम्भोगो भवतीत्युक्तवाधकत्वात् । अतः कलौ स संन्यासः पश्चातापाय इति निषेधोप्युक्तसिद्ध एव । अग्रेपि त्वयोपभुक्तेपि विरोधो भवतीति । संन्यासस्तु तादश-भक्तावेवेत्युक्तम्, 'संन्यासवरणं भक्ता'विति मार्गद्वयभेदेन परित्यागस्य भिन्नत्वान्न कोपि विरोध इति ज्ञापितम् ।

एवं मार्गत्रयसेवाफलभेदं त्यागभेदं च निरूप्योपसंहरन्ति अवश्येयमिति । अवश्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोश्रमः ॥ ६॥

इयं पूर्वोक्ता त्यागपूर्वनिरूपिका मद्धक्तिः अवश्या भाव्या, सर्वथा सदा, भाव्या कर्तव्या । अथवा अवश्या यद्यपि स्ववशेन कर्तुं न शक्यापि तथापि भाव्या, भावियतुं मनिस चिन्तियतुं योग्या । तत एव सर्व भिविष्यतीति सर्वथा कर्तृत्वमुक्तम् । आवश्यककरणे हेतुः एतदन्यत् सर्व मनोभ्रम एव न तु फलम् । मदुक्तप्रकारातिरिक्तकरणे सर्वोत्कृष्टफलाभावो न, प्रत्युत मनसो भ्रम एवेत्यर्थः ।

नतु कथं भ्रमः १ सर्वेस्तदेव कियते तत्राहुः तदीयैरपीति । तदीयैरपि तत्कार्यं पुष्टौ नैव विस्रम्बयेत् ।

### गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥ कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै अमः॥ णा॥

तदीयैः पृष्टिमार्गातिरिक्तजीवैः अमसम्बन्धिमिरिष कार्ये तदेव, सर्वत्यागपूर्वकं मदुक्तरीत्यैव भजनं कार्यम् । न कियते चेत् तदा अज्ञानाद्भम एव, न तु फलम् । यदि तदीयैरपि तदेव कार्यं तदा यः पुष्टो स्थितः कोपि मदुक्तप्रकारसेवाकरणजनितप्रेमासिक-व्यसनादिभाववान् स तु विशेषतः क्षणमात्रमपि न विलम्बयेत्, मदुक्तकरणे विलम्बं न कुर्यात् । यदि विलम्बयेत् तदा पृष्टिभावान्तरत्यागाभावे विजातीयसङ्गेन भावशैथि-ल्यात् फलाभाव एव मवेदित्यर्थः । यतस्तादशस्य स्वरूपन्यतिरिक्तवस्तुमात्रस्मरणस्मापि फलप्रतिबन्धकत्वम् । तदेवाहुः गुणक्षोभेपीति । अयं भावः । तादशपुष्टिमार्गीयस्य च्यसनानन्तरं विरहानुभवार्थं त्यागे कृते खरूपसङ्गाभिठाषायाः प्राचुर्याद्विगाढभावेन देहप्राणेन्द्रियान्तःकरणानि स्वरूपात्मकान्येव भवन्ति, यतः विकठत्वास्वास्थ्यादिकं निरन्तरं भवति तदा तादग्दशायां मध्ये कदाचित्तस्य भगवछीलागुणादिस्फूर्तिर्ने भवेत्, तदा मनःस्वास्थ्येन भावशैथिल्यात् स्वरूपान्तरायो भवेदित्येव गुणक्षोभः गुणैः कृत्वा मनःस्वास्थ्यरूपोऽविकारस्तस्मिन्नपि एतदेव द्रष्टव्यम्, फले प्रतिबन्धकमेव, द्रष्टव्यमिति-पदं प्रत्यक्षप्रमाणत्वेनोक्तम् । एतेन ठीठागुणस्मरणस्य बाधकत्वं कथं वक्तुमुचित-मित्याशङ्का निरस्ता । एतदेव सन्नयासनिर्णये 'ज्ञानं गुणाश्चे'ति बाधकत्वमुक्तम् । एवं सति यत्र खरूपगुणस्मरणेपि फलाभावः, तत्र गृहादीनां प्रतिबन्धकत्वेन त्यागविलम्बे फलाभाव इति किं वाच्यमिति भावः । अत एव सर्वथा भोगाभावस्त्याग एवेत्याशयेन विवृतादुक्तं भोगाभावस्तदैवेति । अत्र प्रमाणं मे मितिरिति । खसैव ताद्दिप्रकारकानुभवात् स्वमतिरेवोक्ता । यदि मन्मतिप्रमाणत्वेन य एवं करिष्यित तर्हि तस्य सर्वे सुद्देव भविष्य-तीति भावः । अकरणे बाधकमाहुः कुसृष्टिरिति । अत्र एतत्प्रकारकसेवाफलनिरूपण-रूपमदुक्ती कथं किमित्यादिरूपा कुसृष्टिश्चेदुत्पचेत वै निश्चयेन स भ्रम एवेति सा न कार्येत्यर्थः । करणे सर्वस्वहानिरेवेति निश्चयः ॥ ७॥ ॥

> एतद्विवृतेरथीं यद्यपि विवृतो महचरणैः । तदपि तदेव हि गूढं दृष्ट्वा भावः स्फुटीकृतः कृपया ॥ १ ॥ सोपि तथेतरथा वा नो जाने सद्धिरीक्षणीयस्तत् । कृपया च मार्जनीयस्तेन ततोहं विभूषणीयश्च ॥ २ ॥

श्रीमदाचार्यचरणे सरोजे मानसे मम । तिष्ठतां विकचे नित्यं तत्त्रभावोत्र भावना ॥ ३ ॥ इतिश्रीमदाचार्यकृतसेवाफलनिरूपणविवृतौ टिप्पणी समाप्ता ॥

# प्रथमं परिशिष्टम्

# सेवाफलविवरणत्रयम्

## श्रीकृष्णाय नमः। सेवाफलम् विवृतिसमेतम्।

नैसर्गिकी मधुमिदश्वरणस्य सेवा जीवस्य तत्र सुतरां हरिमार्गिलिप्सोः ।
बुध्येत नो विघटनं च फलं यदास्यां नो सेवनाप्रथनमत्र तद्रथिमिष्टम् ॥ १ ॥
विद्विर्वम् जगतो हितकारणाय पारीक्षितस्य विद्यति पदशश्वकार ।
यः सूत्रयोर्निगमसंशयबाधनाय संक्षिप्य च प्रकरणानि नुमस्तमीशम् ॥ २ ॥
सिद्धान्तमुक्तावल्यादिभ्यस्सु निबन्धेषु सेवाया उक्तत्वेपि तत्फलानां प्रतिबन्धानां
वेतस्ततो विप्रकीर्णत्वेन तत उद्धर्तुमशक्तान् स्वान् संक्षिप्य तदुपदेष्टुं सेवाफलनिक्षपणं
प्रतिजानते यादद्वीत्यादि, नोच्यत इति । तत्फलं तु श्रोत्रमिमुखीकरणं निरूप्यार्थस्य यावतः प्रतिज्ञोचिता, नत्वेकदेशस्येति तु न शंक्यम् । यतः फलमेव प्रधानं प्रतिबन्धकं तु तद्विषटकतया त्याजनार्थं निरूपितमिति तच्छेषस्य न प्रथक्प्रतिज्ञानम्, स्वप्र-

#### सेवाफलम् विवृतिसमेतम् ।

धानत्वेनानिरूपणात् । फलमिति जास्यैकवचनम् । यादशी यत्प्रकारिका उक्ता सिद्धान्त-मुक्तावल्यादौ, अकरणे प्रत्यवायः प्रार्थः । स च दतय इवेत्यादि निन्दया बोध्यः । त-त्सिद्धौ तस्या यावजीवनिर्वाहे व्यसनरूपत्वसिद्धौ फलमुच्यते । फलं चात्र वक्ष्यमाणत्र-यमेव बोद्धव्यम् । यत्तु सेवाया एव फलरूपत्वेन तत्फलकथनमनुपपन्नमित्याशंकनम्, ततु केवलपौष्टिकाभिप्रायेण, पुष्टिमर्यादास्थितस्य तु साधनरूपत्वमेव सेवायाः । न् चैवं गौणत्वम् । पुरुषोत्तमस्यैव साध्यसाधनोभयरूपत्वात् । कर्तृतावच्छेदकमेव परं गौणम्, फलस्य मूले स्पष्टतयाऽकथनादुक्तं विवरणे सेवायां फलत्रयमिति । अलौकिकसामर्थ्यं तु अपारतेजसः फलदित्सायां सलीलस्य हृदि प्रवेशे तदनुभवसामर्थ्यम् । अत्रानुभवश्च म-नसा तद्म्यक्षीकरणम् । न चैतदेतच्छरीरेण संभवति, अप्राप्य मनसा सहेति वचनात् । तदर्थं च तद्भोगयोग्यत्वमठौकिकत्वं मृग्यम् । तच संघाते अलौकिकसंघातस्य विज्ञाने चानन्दमयस्य प्रवेशात् स्पर्शसंबन्धेऽयसश्चामीकरत्विम्व सम्पद्यते । एतच प्रभ्वेकसंपाद्य-मिलाहुः अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येद् मनोरथ इति। चस्त्वर्थे। हि युक्तश्रायमर्थः । 'यमेवेष वृणुते तेन लभ्य' इति श्रुतेः । 'तमेव विदित्वे'ति तु मार्यादि-कस्य । तथा चोक्तम् 'गतेरर्थवत्त्वमुभयथा अन्यथा हि विरोध' इति । सायुज्यं त्वन्तर्ग्रहगता-नामिव मध्यमं फलम् । तच द्विविधम् । बाह्यमाभ्यन्तरं च । बाह्यमलैकिकशरीरप्राप्तिरू-पम्, आन्तरं 🐧 व्युचरणसामयिकपरिच्छिन्नानन्दादिमत्त्वेन अणुत्वेन च विशिष्टस्य ब्रह्म-णि लयः । अत एव च निरस्तधर्मस्य ब्रह्मणि लयरूपात् कैवल्याद्भेदः । न च भक्तस्य न छयः । ज्ञानिनोऽक्षरे मक्तस्य पुरुषोत्तमे लयादिति भाष्योक्तः । एतच 'सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह' 'निरक्षनः परमं साम्यमुपैती'ति वाक्याभ्यां गम्यते । परं ब्रह्मोपैति तद-नन्तरं साम्यमुपैतीति वाक्ययोजनां कृत्वाशेवैर्बाक्षैः कतिपयैर्वेति संदिद्य 'न तत्सम' इति निषेधादशेषैः साम्यासंभवात् कतिपयेरेव साम्यं निश्चित्व, न च कतिपयेरिप धर्मेर्जायमानं साम्यं तदभेदगमकमित्यर्थे 'क़ुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवदि'ति सूत्रावयवयोजनायामान्तरसायु-ज्यस्य 'हानौ तूपायन'स्त्रभाष्य एव स्पष्टत्वात् । तृतीयं सेवोपघोगिदेहो वैकुण्ठा-दिषु । सेवाया उप समीपे योगवत् शरीरप्राप्तिरूपम्, पक्ष्यादीनामिव । ननु प्रभ्वेकस-म्याद्यपूर्वफलस्यान्यानधीनत्वेपि सायुज्यसेवोपयोगिदेहयोः फलतदधिकाररूपमध्यमावा-न्तरफलयोस्तु ज्ञानादीनामिव कदाचित् कालकर्मसाध्यत्वं भवेदिति नेलाहुर्मूले फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामक इति । फलं सायुज्यम् । अधिकारः सेवो-पयोगिदेहः । अत्र एतदुभयोः कालो न नियामकः, फलदः प्रतिवन्धको वा नेत्यर्थः । अत्र वाह्रयं फलतद्धिकारयोरुमयोरपि भगवत्समक्षत्वबोधनाय । यहा, वाह्रयं कियाक्षेपकम्, फंठं वा स्यादिधिकारो वा स्यात्। कालेनेति नेत्याहुः यतस्तयोरिनयामक इति। अत्र एतयोः । उद्देगः प्रतिबन्धो वेति वाक्यं विवृण्वन्ति सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमिति ।

उद्देगः सेवायां कियमाणायां मनोवृत्तेरिष्टिरता । प्रतिबन्धभोगयोः प्रकारभेदानां वहु व-क्तव्यत्वेन प्रथमतः सिद्धानां दोषाणां दुर्विनाश्यत्वात् त्रयाणां साधनेत्यादिना तत्सामग्री-त्यागमेवोपदिश्य पाठकममनपेक्ष्य चरमोदिष्टमपि भोगं संनिहिततरत्वेन लौिककालौिक-कमेदेन विभज्य 'भोगो द्विविध' इत्यादिना ठौकिकस्य त्याज्यत्वं 'तत्र ठौकिके'त्यादिना निर्दिश्य प्रतिबन्धद्वैविध्यं वक्तुं 'प्रतिबन्धोपि द्विविध' इत्यादिना तत्स्वरूपं निर्दिश्य द्वयं विभजन्ते साधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्र साधारणो दुरदृष्टजन्यः, भगवत्कृतस्त उत्तमं मार्गं दृष्ट्वा सङ्गतः प्रवृत्तासुरमात्रविषयकः । न च तादशस्य नात्र प्रवृत्तिरिति रा-गतः प्रवृत्तेरनिवार्यत्वात् भगवत्कृतस्याप्रे वक्तव्यत्वात् तत्स्वरूपमात्रं निर्दिश्य साधारण-माचपदेनोछिल्य बुद्धा त्याच्य इत्याहुः । आद्यत्वं तु प्रतिवन्धक्रमे, बुद्धिस्तु सेवायाः मायतनस्य लौकिकवैदिकादेरनावश्यकस्याकरणम्, आवश्यकस्य तु अनवसरे प्राग्वा क-रणम् । निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदेत्यस व्याल्यानमलौकिक-भोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे विश्वतीति । अस्य व्याख्यानस्य व्याख्येयानुसारित्वाभावात् तदर्थमात्रप्रकाशकत्वाचादोषः । अक्षरार्थस्तु भोगो महान् खरूपतः फलतः साधनतश्चेति । खरूपं खरूपानन्दानुभवः । साधनं प्रभ्वनुग्रहः । विषयानन्दन्नसानन्दापेक्षया खरूपान नन्दस्योत्कृष्टत्वात् । फलं तु 'सोऽश्रुते' इत्यादि प्रथमेऽलौकिकसामर्थ्यरूपे फले विशते । निःप्रत्यृहं कियाविशेषणमेतत् । जायमान इति कियाध्याहर्तव्या । विदातौ विशेषण-दानस्यात्रयोजकत्वात् तत्रापि विशेषणस्य संभवादर्थवत्ता, न च कश्चिद् व्यभिचारोस्ति । एतस्मिन् भोगे कालकर्मादीनामविधातकत्वात्। अकर्तव्यं भगवतः सर्वधा चेद्गति-र्नहीत्यस व्याख्यानं भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्य-तीति मन्तव्यमिति । अक्षरार्थस्तु भगवतश्चेत् फलदानमकर्तव्यं सर्वथा न तदा गतिः प्रभुप्राप्तिः । अकर्तन्यतानिर्धारस्तु निरन्तरं सेवां कुर्वाणस्याचिन्तितस्यापि ठौकि-कवैदिकादेर्भुहुरापतनात् । ननु भगवत्सेवासिद्धौ इतरसेवाः भगवत्प्राप्त्यर्था कर्तव्येत्याशं-क्याहुर्विवरणे तदान्येति । भगवल्रक्षणफलस्येतरसाधनासाध्यत्वेन अनुग्रहमात्रसाध्यत्वेन च सेवायां प्रतिबन्धकरणादनुग्रहानिश्चयेन तत्साधनार्थं प्रयासस्य तदसाधकत्वात् व्यर्थ-तेलाशयः। अत एवोक्तमासुरोयं जीव इति निर्धार इति । यथा वा तत्त्व-निर्धारो विवेकः साधनं मतमेतस्य विवरणं तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शो-काभावायेति । विवेक इति । ज्ञानमार्गश्च जीवब्रह्मणोरभेदज्ञानं जगन्मिथ्यात्वज्ञानं नि-त्यानित्यवस्तुविवेक इहामुत्रफलभोगविराग इत्यादिः । सांख्येन योगेन वा सिद्धिः, नौप-निषदः, तस्मिस्तस्थानिधकारित्वात् । मूले वा शब्दोनादरे । इतोपि न ज्ञानमार्गीया मुक्तिरपि तु शोकाभाव एवेत्याहुः द्योकाभावाचेतिपदेन । कथमेवमिति चेत्, निबन्धाया-सुरी मतेति वाक्यादिति गृहाण । भगवदर्थिनः फलस्यैव निरूपणमुचितम्, न प्रतिबन्ध-

#### सेवाफलम् विवृतिसमेतम्।

निरूपणमित्याशंक्य त्यागार्थमेतन्निरूपितमित्याहुर्वाधकानां परित्याग इति । परित्यागस्तु साधनपरित्यागरूपः पूर्वमेवोक्तः । नन्वेवमठौकिकभोगसापि त्याज्यत्वमागतं, नेत्याहुर्भी-विष्येकं परं विहाय । तथेति त्याग इत्यर्थः । बाधकानामिति वाक्यं सुगमत्वाद व्याख्याय निष्प्रत्यूह्मिति वाक्यस्य च अठौकिकभोगस्त्वत्यादिना पूर्वमेतद्वयाख्यातत्वात् तत्प्रती-कमि अगृह्य सविन्नोऽल्प इति वाक्यं व्याख्यातुमामासयन्ति साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाहेति सविघोल्पो घातकः स्यादितीति प्रती-कप्रहणम् । तदर्थस्तु सविघ्नत्वादल्पत्वाङ्गोगस्त्याज्य इति । बलादेतौ सदा स्ताविति वाक्यव्याख्यानं एतौ सदा प्रतिबन्धकाविति । एतौ ठौकिकभोगसाधारणप्र-तिबन्धौ सविधत्वाल्पत्वघातकत्वादिभिर्हेयतावच्छेदकरूपाबुक्तौ । द्वितीये सर्व इति वाक्यं विवृण्वन्ति । द्वितीयो भगवत्कृतप्रतिबन्ध इति । द्वितीयत्वं चात्र प्रतिबन्धक्रमेण बोद्ध-व्यम्। एवं द्वितीयपदमात्रं व्याख्याय कृत्स्तं वाक्यं व्याख्यातुमवतारयन्ति ज्ञानस्यि-स्यभावे चिन्ताभावार्थमाहेति । द्वितीय इतीति स्पष्टत्वात् न व्याख्यातम् । भगव-ट्कृतप्रतिबन्धे जायमाने संस्तेरवश्यभावित्वे<mark>न फलान्तरस्यासंभवात् तद्विष</mark>यिणी चिन्ता नैव कर्तव्या, व्यर्थत्वादित्यर्थः । नन्वाचे दातृता नास्तीति वाक्यव्याल्यानमाद्यफ-लाभावे भगवतो दातृत्वं नास्तीति । मूले आद्यपदं प्रतिबन्धकत्रये आद्यपरम् । तथा चाद्ये उद्देगे जायमाने सतीत्यर्थी बोध्यः । विवृतौ तु आद्यफलामाव इत्यत्र फलामावपदयोः ष-ष्ट्रीतत्युरुषं विधाय समस्तस्य आद्यपदेन तृतीयातत्युरुषो बोध्यः । आद्यफलस्य अभाव इति तु न अमितव्यम् । फलाभावस्याप्रत्यक्षत्वेन दातृत्वाभावे लिंगत्वासंभवात् । तथा च सवायां कियमाणायाम् मनस उद्देगे जायमाने अमानसीत्वादनाधिदैविकीत्वसंपत्तौ भौ-तिक्याश्च फलाजनकत्वेन भगवतो दातृत्वाभावः स्पष्ट एव । प्रभोः का वा शक्तिर्मानसोद्दे-गनिवारणे यतः । तदेवोक्तं विवरणे तदा सेवाऽनाधिदैविकीत्युक्तं भवतीति । तृतीये बाधकं गृहमिति वाक्यस आशयं विवेचयन्ति । भोगाभावस्तदैव सिध्यति व्यदा गृहपरित्यागः इति । तथा च मूले प्रतिबन्धकतृतीयापेक्षं तृतीयपदं बोध्यम् । यदर्थमेतावन्निरूपितं तत्प्रयोजनमाहुरवद्येति । इयं फलत्रयी प्रतिबन्धकत्रयी चावश्या, न खवशा, भक्तिमार्गीयफलप्रतिबन्धनिवृत्त्योर्भगवद्धीनत्वात्, तथापि निरन्तरं भाव्या फलप्रतिबन्धयोः संस्ठेषासंस्ठेषार्थम् । निन्वतोषि कित्रिक्फलान्तरं प्रतिबन्धान्तरं वा भक्तिमार्गे स्यादिति नेत्याहुः सर्वमन्यनमनोभ्रम इति । मोक्षपापादेः फलत्वप्रतिबन्धकत्वयोरसं-अवादिति भावः। तथा च 'खर्गापवर्गनरकेष्वपी'ति 'विकर्म यच्चोत्पतित'मिति च भक्तिमार्गीय-द्यैतदेव फलम्, उत्तममध्यमसाधारणादिभेदेन । न च निरस्तसमस्तविशेषे कथं तारत-स्यमिति वाच्यम् । एतद्विना लीलानुपपत्तेः । तथा चोक्तम्, 'अहो मायागुणा विष्णोरा-कारिश्वच्छरीरता । निर्दोषत्वं तारतम्यं मुक्तानामपि चोच्यते'। 'मुक्ता अपि ठीठाविग्रहं

कृत्वा भजन्त' इति च । स्पष्टं चैतदाकरे । प्रभुसमर्पितदेहादेः फलनैयत्यात् न तेनैत-द्भाव्यमिति नेत्याहुः तदीयैरपीति। तत्प्रतिबन्धकत्रयस्य फलत्रयस्य च भावनं कार्यम्, पु-ष्टिमर्यादाष्यस्य साधनद्वारैव फलनैयसात् । तथा चोक्तमाकरे 'स चिरकालोक्तेत्यारम्य सुधां ववर्ष तथैव सर्वत्र वर्षिष्यतीति न ज्ञातुं शक्यम्, अतो मर्यादया तद्भजनमेव सर्वेषां क-र्तव्यत्वेन श्रेयमिति दिगिलन्तेन । न चायं पुष्टिश्य एवेति वाच्यम् । तस्य फलविलंबा-संभवादिति आहुः पुष्टौ नैव विलम्बयेदिति । फलं प्रभुरिति शेषः । एवं सत्त्वरजस्त-मसां परस्पराभिमवनोद्रेकनिमित्तमनःखेदेपि एतद्भावनमेव कर्तव्यम्, तत एव भगवत्परे चित्ते जायमाने मनःक्षोमनिवृत्तेः । क्षोमश्रायं फलविलंबादेव, नान्यस्मात् । अतस्तत्रापि नान्यत्साधनं, किन्त्वेतदेव कर्तव्यमिलाहुः गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मति-रिति । नतु भगनदीयत्वस्य फलानश्यंभाननियमात् फलनिलम्बे च भगनदीयत्ववैय-र्थ्यात् प्रतिवन्धानामसंभव एव, ततश्चैतन्निरूपणं व्यर्थमेवेति चेत्, इयं नाशंका, अपि तु सिद्धान्ताबोधजअमजन्या कुसृष्टिरेवेत्याहुः कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पचते स वे भ्रम इति । भ्रमत्वं तु स्वतत्रेच्छस्य प्रभोभक्तवैचित्र्यं विना छीछानुपपत्तेवैचित्र्य-स्यावत्रयवाच्यतया मर्यादापुष्टेरनपोद्यत्वात् तादृशभक्तस्य च प्रतिबन्धफलविलम्बानामपरि-हार्यत्वात् तस्य तथा निरूपणमनुचितमिति कथनस्य सिद्धान्तानवबोधविजूंभितत्वात् पृष्टौ नैव विलम्बयेदित्यादिनोक्तोप्यर्थोवसरे स्मारितः।

वृष्ण्यन्ववायजलिभविभूतचन्द्रश्चन्द्रावलीरमणकौशलमादधानः । राधाननेन्द्रसुषमामृतपानमत्तो नन्दात्मजो हृदि तमोहृतये समेऽस्तु ॥ १॥ इति श्रीसेवाफलटीका ।

श्रीकृष्णाय नमः।

# सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

वहाभाचार्यचरणाः प्रसीदन्तु सदा मिय। यदाश्रयकथामात्रेऽप्यखिलाः पुष्टिसिद्धयः॥१॥ यद्यपीश्वरवाक्यार्थाः स्वतोऽज्ञेयास्तथाप्यहम्। सेवाफले टिप्पणं तत्कृपया वक्तुमुत्सहे ॥२॥

अथ श्रीविष्ठभाचार्यनिक्षिति सेवाफठाल्यं 'प्रकरणं तिन्नक्षितियैव टीक्या सिहतं सुगमत्वाय विवियते । यादद्गीति । यादशी सेवा मया मुल्यसेवासाधनीभूता तनुवि-तजा सिद्धान्तमुक्तावल्यादिषु प्रकर्षेणोक्ता तस्याः सिद्धौ परिणामदशायां इहामुत्र च य-त्फलं भवति तदुच्यते । अत्र फलिति जात्यभित्रायेणैकवचनम्, तेन फलत्रयमुक्तं भवति । तदेवोक्तं टीकायां सेवायां फलत्रयमित्यनेन । नन्वेकस्या एव सेवाया विसदशं फलत्रयं कथं भवितुमईतीति चेत्, इत्थम्, भगवानस्मिन् भक्तिमार्गे शुद्धपुष्टिमर्थादा-

#### सेवाफलम् टिप्पणसमेतम्।

पुष्टिप्रवाहपुष्टिभेदेन भक्तानंगीकरोति । तत्र शुद्धपुष्टिमार्गाचार्यप्रकटितत्वात् साक्षात्पर-भ्यराभेदेन सद्यो विलम्बेन वा पुरुषोत्तमसम्बन्धावस्यंभावरूपः पुष्टांशक्षिष्वप्यनुस्यूत एव । इतरावग्रे वक्ष्यमाणबाधकसम्भवान्यथापत्यवधेयौ फलत्रयकथनेन च । साधन-फलयोखित्वे वस्तातो नियमिका विचित्रा तदिच्छैव । तथा च यं भक्तं यस्मिन्मार्गे भ-गवानंगीकरोति तस्मै तदनुसारेण फलं प्रयच्छतीति न काप्यत्रानुपपतिः । अथ तत्रयं किंरूपिमलाकांक्षायामुच्यते । अलीकिकस्येलारम्याधिकारो वेलन्तेन । तद्विवर-णमलौकिकसामर्थ्यमित्यादि वैकुण्ठादिष्वित्यन्तम् । अर्थस्तु भगवानलौकिकं लोकवेदातीतं पूर्ण सर्वोत्मभावैकलम्यं फलं साधनरहितं यदा वरवत् दातुमिच्छति तदैव आदाः फला-व्यमिचरितपूर्वजन्मसंबंधी सकलफलाय्रगण्यो व्रजभक्तसदृशो यो मनोरथः स सिध्येत्। तदवान्तरफलं अलौकिकसामर्थ्यं भजनानन्दानुभवयोग्यतारूपं सिध्यतीलर्थः । अत्र दि-स्सायां वक्तव्यायां दान इति सिद्धवन्निर्देशस्तु भगवतः खतन्नव्वात् तद्दानस्य नित्यत्वात् निरपेक्षत्वादनंतत्वाच । तथा चास्मिन्नेव जन्मनि भगवान् साक्षात् स्पर्शादिसुखं कदा कदाचित् तमनुभावयतीति इह लोक एव तेषां सकलपुरुषार्थाधिकफलसिद्धिर्भवति, किसु वाच्यमग्र इति कैमुतिकन्यायेन आमुष्मिकफलस्यानिर्वचनीयत्वं स्चितम्। अत एव पृष्टि-मार्गीयामुत्रिकफलस्यात्र न स्फुटोक्तिः अनुक्तसिद्धत्वादवचनीयत्वाच । हि युक्तश्राय-मर्थः । यत् परमोत्कृष्टं फलं भगवदत्तमेव प्राप्यते, नान्यथापीति । चकारस्त्वप्यर्थे । तथा चाद्योपि श्रेष्ठोपि जीवस्वरूपविचारे भवितुमयोग्योपि श्रीमदाचार्यपक्षपाताद्भगवता द्वीयते चेत्, सिध्यत्येव, केन वा रोद्धव्यः, नान्यथापीति भावः । अल्प इति पाठे पुष्टि-मार्गीयसाक्षाद्भगवत्संबन्धिफलमगम्यत्वात् जीवैर्भनोरशीकर्तुमपि न शक्यते । अतः फ-<mark>छापेक्षया ख</mark>ल्पोपि मनोरथः भगवान् खातुरूपमेव फलं ददातीति पूर्ण एव सिध्यति, न तु जीवविचारितरूपमात्र इत्यर्थः । इत्येकमविहितभक्तसद्द्यं फलमुक्तम् । विहितभक्त-विहितं द्वितीयमाहुः फलं वेति । तद्विवृतिः सायुज्यमिति । सायुज्ये फलोक्तिस्तु लो कवेदयोस्तस्यैव फलत्वेन प्रसिद्धेः । तेन यं मर्यादापुष्टावंगीकरोति तस्मै 'मामेवेष्यसी-त्यादिवाक्योपदिष्टं पुरुषोत्तमसायुज्यं प्रयच्छतीत्यर्थः । तृतीयं फलमाहुः अधिकारो बेति । तट्टीका सेवौपयिकदेहो वैकुण्ठादिष्वित । वैकुण्ठादिषु किञ्चत् परिचरणं कु-र्वन् तिष्ठतीत्यर्थः । आदिपदाद्भमाविप जन्मान्तरान् चेदवशिष्टान् प्राप्तोति तदापि सेवा-पर एव भवतीति ज्ञापितम् । अथवा देहाध्यासस्योक्तत्वात् जीवन्युक्तो भवतीत्यर्थः । पु-ध्यशस्य सत्त्वाद्ये यथाधिकारं पुरुषोत्तमसंबन्धो भावीति श्रेयम् । तदुक्तं सिद्धान्तमुक्ता-वर्त्यां 'उभयोस्तु क्रमेणेव पूर्वीक्तैव फलिष्यती'ति । यद्वा, यादशीति पूर्ववत् । फले त्रित्वोक्तिरैहिकामुष्मिकाभित्रायावान्तरपरमफलाभित्राया वा । वस्तुतः परमफले विहिता-विहितभक्तयधिकारके सायुज्यभजनानन्दक्तपद्विविधे एव । तथा चैकमैहिकमवान्तरफुठं

#### सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

वा । अग्रे आमुष्मिकमधिकारिमेदेन द्विविधं परमफलमिति त्रैविध्यं फले । अत एव नि-बन्ये विहितभक्तानां सायुज्यमुक्तं, परमफळत्वेन, अविहितभक्तानां गोपिकादितुल्यानां भज-नानन्दरूपमेव । फल्रद्वैविध्ये कारणं, सर्वात्मभावतदितरभावसाध्यपदार्थतारतम्यज्ञापनमेव। अय कश्चिद्रहिलस्तत्फलस्य द्विविधत्वे तत्प्राप्ती चान्यत्सेवैव वा भिन्नप्रकारा कारणम-स्त्विति वदति चेत्, तत्राहुः अलौकिकस्येति । इदं फलत्रयमप्यलौकिकं भवति, अत-स्तद्भगवतैव दीयते चेत् प्राप्यते, नान्यथा । तत्रैकं प्रथमं फलमिह लोके एव भवति, इतरे त्वमुत्र । तत्राग्रिमफलद्भयस्य प्रत्येकं सूचकम् । ऐहिकफलेपि द्वैविध्यमाहुः आद्य इति । आद्यः सिध्येत्, मनोरथश्च सिध्येत् । अयमर्थः । यस्य सायुज्यं भावि स आद्यो सुल्यः भक्तिमार्गीयसकेलसाधनसंपन्नो भवति । यस्य पुनः साक्षाच्छ्रीपुरुषोत्तमसंबन्धिमु-ख्यरसातुभवो भावी तस्य संन्यासनिर्णयोक्तप्रकारकातिविरहजवैक्रव्यादिसहिता परमार्ति-रूपाधिकारसंपत्तिर्भवति । अरूप इति पाठे अल्पस्तुच्छो दास इति यावत् । तथाच माहात्म्यपूर्वककेवलदासभावयुक्तो भवतीत्यर्थः । अग्रे पूर्ववत् । एवमवान्तरफलद्वयं निरूप्य अग्रिमपरमफलद्वयमाहुः फलं सायुज्यं वा पुरुषोत्तमस्य । अधिकारः सेनौपयिकदेहो वैकुण्ठादिषु वा । अत्र वैकुण्ठपदं लोकवेदप्रसिद्ध्यभिप्रायेण । वस्तुतस्तु ब्रह्मात्मके खधामनि । तथाच 'यत्र गावो भूरिश्रङ्गा अयासः' इति श्रुतिनिक्कपिते परमपदे मुख्याधिकारक्कपसाक्षाङ्कजनानन्दानुभवयोग्यस्वक्कपावाप्तिक्कपः । सर्वत्रातुषङ्गः । आदिपदात् यत्रैव साक्षात् पुष्टिपुरुषोत्तमसांनिध्यं तत्रैव सेवां कुर्वन् तिष्ठतीति ज्ञापितं भवति । यद्वा । आचा इति । आदिपदेन अ-त्रिमफलाधिकरणकस्थित्यपेक्षया प्राथमिकं सद्योतुमूयमानं जन्मोच्यते । तत्सम्बन्धी यो मनोरथः यथाधिकारमप्रिमफलविषयकाभिलाषरूपः स सिध्यतीलर्थः । पाठान्तरे तु पूर्वा-र्थवत् । इममेव सर्वमर्थमनुसन्धाय टीकायामुक्तमलौकिकसामर्थ्यमिति । सायुज्यप्रापकं भक्तिमार्गीयसाधनसम्पतिरूपं खरूपप्रापकं तद्रससहिष्णुतारूपं चेति । अत्र साधनफ-लयोः सम्पत्तौ कालकर्मादयो नियामका भविष्यन्तीत्याशङ्कायामाहुः न कालोऽस्रेति। सर्वोपजीन्यत्वात् काल एवोक्तः । तेन भगवदिच्छाव्यतिरिक्तः कोऽपि न नियामक इ-त्युक्तं भवति । तर्ह्यत्र स्वच्छंदचारित्वं भविष्यतीत्याशङ्कच तन्निरासपूर्वकं सावधानतया स्थितिज्ञापनाय मध्ये अन्तरायोत्पत्तिमाहुः उद्वेग इति । तस्य विवरणं सेवायामित्यारम्य भोगो वेत्यन्तम् । एतन्नितयमि बाधकमित्त । यथा तदनुत्पत्तिभवित तथा यतनीयिम-त्याशयः । नतु उद्वेगप्रतिबन्धमोगाः क्रमेण मनोजन्यत्वात् दैवागतत्वात् क्षुदादिनिवर्त-कत्वाचाराक्यपरिहारास्ते कथं त्यक्तव्या इत्यासङ्कायां त्यागप्रकारमाहुरग्रे <mark>बाधकाना</mark>ं परित्याग इति । तट्टीका त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । सिद्धाश्चेत् त्यक्तुम-शक्या एव । अतस्तत्साधकवस्तूनां त्यागे तदनुत्पत्तिर्भवतीत्यर्थः । अथ तेषु प्रत्येकं त्या-

#### सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

<del>ज्यात्याज्यभेदेन द्वैविध्यमस्तीति सामान्यतो वदन्तः प्रथमं त्याज्यवस्तुखद्धपमाहुः अ</del>-कर्तव्यमिति । व्याकृतिः भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्ध इत्यारभ्य विवेक इत्यन्ता । अर्थस्तु यत्कार्यं सर्वथा भगवान् कर्तुं नेच्छति तत्र यावहुद्धिवलोदयं जीवैः दृष्टादृष्टोपायैः प्रयत्ने कृतेपि त्रतिवन्धराहित्यपूर्वकं तत्कार्यं न सिघ्यति, तदा भगवत्क्रतोऽयं प्रतिवन्घोऽयमित्ववघेयः। तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यम् । तदा अन्या तदनन्तरं कृता या सेवा सा व्यर्था । यतः फलराऱ्या । तदा किं कर्तव्यं तेनेति प्रश्ने उच्यते । तदायं परिदरयमानो महाक्षणो वा जीव आसुर इति मनसि निर्धार्य ज्ञानमार्गेण वेदोक्तेन ख्येयम्, तत्र मयेयान् प्रयासः कृतस्तथापि किमिति न स सिद्धिं प्राप्त इतिरूपखेदाभावाय हरिः सर्व निजेच्छ-वैव करोति करिष्यति अकार्षीदित्येवं विवेकः कर्तव्य इत्यर्थः । अत्राप्तुरत्वमावेशजन्यं द्वेयम् । अन्यथा सहजासुरस्य ज्ञानाद्यनिधकारित्वेन श्रीमदाचार्यास्तस्य कर्तव्यत्वं नोपदिशेयुः । तेनासुरत्वं आवेशिसहजभेदेन द्विविधं ज्ञेयम् । द्वितीयमग्रे वक्ष्यंति द्वितीयेत्यनेन । अन्यथा पूर्वं विवेकः साधनं मतं इत्युक्तम्, अग्रे सर्वथा चिन्ता त्याज्येति वक्ष्यते तेनान्योन्यं विरुद्धवाक्यकथनेन वदद्व्याघातः प्रसज्येत । तथा च स-विधा भगवान् यत्कर्तुं नेच्छति तस्याचार्योक्तसंकेतैर्भगवदीयद्वारा वा यथा तत्त्वनिर्धारो भवति तथा कृत्वा सर्वथा असाध्यत्वे ज्ञाते तदुपक्रम एव न कार्यः, किन्तु विवेकपूर्वकं स्रोयमित्यर्थः । अथ त्याज्यात्याज्यभेदान् तत्त्वरूपाणि च विविच्य प्रकटमाहुः भोगे-च्येकमित्यादि तृतीये बाधकं गृहमित्यन्तेन । तङ्काख्यानं भोगो बिविध इत्या-रम्य आग्रन्थपरिसमाप्ति । अर्थस्तु भोगप्रतिबन्धौ लौकिकालौकिकभेदेन साधारणभगव-त्कृतभेदेन च प्रत्येकं द्विविधो । तत्र लौकिको भोगः खच्छन्दतया यथेष्टं सर्वेन्द्रियसंतर्प-णादिरूपः । स सर्वथा त्याज्यः । तदुक्तं श्रीमदाचार्यैः 'ख्यमिन्द्रियकार्याणि', 'विषया-क्रान्तदेहाना'मित्यादिवाक्यैः । साधारणप्रतिबन्धस्तु त्रैवर्गिकायासासक्त्यादिरूपः, सोपि तथा । एतस्य भगवद्धर्मापेक्षयातिनिर्वेठत्वेन सेवाद्यासक्तस्य वृथा कालक्षेपजनकत्वमस्ति । तदुक्तं 'तावत्कर्माणि कुर्वीत' 'मत्कर्म कुर्वतां पूंसा'मित्यादिवाक्यैः । नतु तर्हि धर्मादिशास्त्रभयवैयर्थ्यं स्यादिति चेत् । न । यतो बुद्ध्येत्युक्तं टीकायाम् । लोकसंग्रहा-र्थकरणाभित्रायेण । तदेव गीतायामुक्तं 'सक्ताः कर्मण्यविद्वांस' इति । अन्यथा तत्तन्नियत-कारणकमेव फलं स्यात्, नैतन्मार्गीयम् । अयालीकिकभोगस्तु वस्तुमात्रस्य भगवदुप-योगे तदयोग्यत्वे च जाते तदत्तप्रसादत्वेन स्वोपयोगादिरूपः, स न त्याज्यः । यतः स मोगः फलानां मध्ये प्रथमफलेऽलौकिकसामर्थ्यक्तपे प्रविश्वति, तदङ्गतां प्राप्तोति । काय-वाष्प्रनःशोधकत्वात्, स्वधर्मत्वाच । तदुक्तं 'त्वयोपभुक्तस्रग्गन्धे'त्यादिवाक्यैः । 'यत्क-रोषि यदश्रासि' 'कायेन वाचा मनसेन्द्रियैर्वा' इत्यादिभिर्भोगस्य यथाकथित्रत् कर्तव्य-ताप्युक्ता । द्वितीयो भगवत्कृतप्रतिबन्धः, स स्वरूपतः फलतश्च पूर्वमुपपादितः । नन्व-

निषिद्धसुखत्यागी पशुरेवेति न्यायेन साधारणो भोगः किमर्थं त्यक्तव्यः, तत्राहुः सवि-घ्रेति । अस्य टीका सविद्यत्वादादिप्रतिबन्धेत्यन्ता । अर्थः सविद्यत्वात् बह्वन्तरायवत्वात् तत्रापि खरूपतः कालतश्च खल्पत्वात् चातकोयं त्याच्य एवेत्यर्थः । तथाच साधारणमो-गभगवत्कृतप्रतिबन्धौ प्रसद्ध फलाभावजनकौ । यतस्तौ मतौ संमतौ न, प्रतिबन्धक-त्वात् । अथवा मतौ प्रतिबन्धकत्वेन संमतावित्यर्थः । तत्र तयोराद्यः स्वसाध्यत्वात् त्याज्य एव । इतरोसाध्यत्वात् मर्यादामार्गेण स्थित्वा सोढव्य इति । पूर्व यदुक्तं तत् 'प्रवृत्तिं च निवृत्ति चे'त्यादिभगवद्दाक्यैः सहजासुरेषु मर्यादामार्गोपि याथातथ्येन न सिध्यतीति ज्ञानस्थित्यभावेत्याभासेनान् तेषां कर्तव्यमाहुः द्वितीयेति । द्वितीये वाधके भगव-त्कृतप्रतिबन्धे, अथवा द्वितीये आसुरत्वे साहजिके जाते फलविषयिणी चिन्ता साधनान्वे-षणं न कर्तन्यम् । यतः फलं तस्यैतन्मार्गीयं न भवत्येव । तर्हि तस्य किं भवतीति प्रश्ने आहुः संसारेति । तस्याविद्यकोऽहंममात्मकः संसार एव भवति, अग्रेपि तदनुसारेणैव फलम्, नान्यदपीत्पर्थः । नन्वन्त्यबाधकद्वये द्विरूपत्वं विविच्योक्तं नत्वादिनैतत्कुतः इ-त्यत्राहुः नत्वाद्य इति । तद्टीका आद्य इति । आद्यो यः फलस्याभावो यस्मादिति फला-भावः त्रतिबन्ध उद्देग इति यावत् । स यद्यपि साहजिकदुःसङ्गकृतभेदेन द्विविधोस्ति त-द्वशात्तत्र चित्तगुद्धभावेन कदाचित् स्वधर्मत्यागनिन्दादिकमपि भवति, तथापि द्वैविध्येपि भगवान् सर्वात्मना फलं नैव संपादयतीति न, किन्तु किञ्चित्रयूनाधिकं भवसेव। अत-स्तत्र भगवतोऽदातृत्वं फलविषयकं नास्ति, किन्त्विश्रमजन्मान्तरेषु फलमुत्तमं मध्यमं वा भवत्येवेत्यर्थः । तदेवोक्तं निबन्धे 'अत्रापि वेदनिन्दायामधर्मकरणात्तथा । नरके न भवेत्पातः किन्तु हीनेषु जायते । पूर्वसंस्कारतस्तत्र भजन्मुच्येत जन्मभि'रिति । तर्हि सद्यस्तस्य किं भवतीत्याकांक्षायामाहुस्तदेति । तदा तनुवित्तजा सेवा आधिदैविकी न भवति । यस्यां कदा कदाचित् साक्षात्स्वरूपानुभवः सर्वदा तत्सङ्गमार्थं परमार्तिश्च नियता तादशी साम्प्रतं न भवतीत्पर्थः । अथ लौकिकभोगत्यागप्रकारमाहुः तृतीय इति । तद्याकृति-भोंगाभाव इति । गृहे त्यक्ते तदधीनत्वात् सोपि त्यक्तो भवतीत्यर्थः । अय अवश्येत्याद्य-विशिष्टमूलव्याख्या श्रीमदाचार्यकृता न लम्यत इति तद्वचाख्यायते । इयं सेवा सदा अवस्या जीवकृत्यसाध्येति भावनीया । अयमाशयोऽत्र । तस्याः कृतौ स्वस्य कर्तृत्वाभि-माने जाते कृताप्यकृतप्राया भवतीति भगवत्येव सर्वं भारं निश्चिप्य तदिच्छयेव सर्वं सम्प-वत इति निश्चिस तत्परतया स्थेयमिति । तदुक्तं 'अशक्ये वा सुशक्ये वे'त्यादिवाक्यैः। एतदन्यप्रकारा भावना मनोभ्रमरूपा । यद्वा । इयं सेवा सदा अवश्या, जीवकृत्यसाध्या भाव्या च, भावसम्बन्धिनी तत्प्रधाना च ज्ञेयेति शेषः । एतस्मादन्यजीवसाध्यत्वविध्यधी-नत्वज्ञानं मनसो भ्रमः । इति संक्षिप्य सेनास्तरूपमापातत उक्तम् । एवं स्वरूपमुक्त्वा तस्या एतत्प्रकारेणैव ज्ञानं कर्तव्यतां चाज्ञापयंति तदीयैरिति । अत्राप्रस्तुतत्वेन प्रतीय-

मानोप्यपिशब्द एतत्प्रकारकज्ञानविशिष्टत्वमाक्षिपति । तथाचैवं ज्ञानपूर्णेरपि तन्मदुक्तमेव कार्यम् , नान्यदित्यर्थः । नन्वन्त्यमार्गद्वये यथोक्तकरणं युक्तं, लोकवेदानुसारित्वात् , न तु शुद्धपृष्टी, लोकवेदातीतत्वात् । अतस्तत्र यथोक्तकरणं नोपदिश्यत इति चेत्, तत्राहुः चुष्टाविति । एवकारेण विचारान्तराभावपूर्वकमवश्यकर्तव्यत्वं सूच्यते । तथा च पुष्टि-आर्गे एतदुक्ताचरणे विलम्बो न कार्यः । यतस्तत्र मार्गाचार्यप्राधान्यमेवोत्कर्षः, तदेव च निर्वहित । तथाकरणेनैव मगवान् प्रसीदित, नान्यथा । अतस्ताद्दशैस्तदुक्तकरणे सर्वथा विलम्बो न कार्यः । नतु पूर्वं यदुक्तं भगवत्कृतप्रतिबन्धसंभवे तत् सोद्धा स्थेयमिति, तन्न **युक्तम्**, यतस्तपोऽनशनदेहाभिघातादिभिराग्रहे कियमाणे देवव्रतादेरिवास्यापि प्रतिज्ञा-पालनं भगवान् करोत्येविति चेत्, तत्राहुः गुणेति । गुणानां सत्त्वादीनां क्षोभेऽतिकान्त-अर्थीदत्वे जाते अर्थात् गुणाधिक्येन कोधमदमात्सर्यादिविकारसंभवेपि खाभाविकं सक्ता अदुक्तमेव कार्यमित्यर्थः । दर्शनमाठोचनज्ञानं दृष्ट्वा कर्तव्यमित्यर्थः । तत्र प्रमाणं मे वितिरिति । पूर्वं यदाक्षिप्तं तत्सर्वं सगुणभाववद्भक्तकृत्यम् , मदीयास्तु निर्गुणभावा इति विभेयम् । तत्राज्ञानमन्यथाज्ञानं च वारयन्ति कुरुष्टिरिति । अत्र मदुक्तौ ति नुकुणान व व व नुक्षियेन अम एव । श्रीमदाचार्योपदिष्टप्रकारेषु यस्र-माणान्तरान्वेषणं तद्भमरूपमेवेति दिक्।

हित सेवाफले मूले टीकायां च कृतं मया । टिप्पणं श्रीमदाचार्यपदपद्मानुसारिणा ॥ १॥

### श्रीकृष्णाय नमः ।

# सेवाफलम् विवृतिप्रकाशसहितम्।

प्रणम्य पुष्टिमार्गीयं सस्तुं वल्लभं प्रभुम् । सेवाफलस्य विवृतिप्रकाशः कियते मया ॥ १॥ श्रीमदाचार्याः पृष्टिमार्गीयदैवजीवानां मानसीसेवासिद्धावङ्गभूतं फलत्रयं प्रतिब-्धकत्रयं तद्भावं च प्रतिपादयन्ति सेवायां फलत्र्यमिति । मानसीसेवायामङ्गभूतं वित्रजासेवासाध्यं फलत्रयम् । अलोकिकसामध्ये सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परतास्त-त्रवानप्राप्त । सायुज्यं सह युनक्तीति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यम्, व्यसनभा-वानन्तरं देहनाशकेन विगादमावेनान्यस्फूर्तिराहित्यपूर्वकं भगवता सह योगः द्वितीयं क्रम्। सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठादिषु। यथा वैकुण्ठनजादिषु साक्षात् सेवोप-ब्रिगिदेहस्तथा देहो मानसीसेवायामधिकाररूपस्तृतीयं फलम् । एतत्फलत्रयमेव सार्ध-क्रीकेन प्रतिपादयन्ति याद्वशीति । याद्वप्रकारिका मानसी सेवा 'ता नाविद'न्नित्यादि-बाक्यैभगवता प्रोक्ता तत्सिद्धावङ्गभूतं येन विना यन्न संभवति तत्तदङ्गमेतादशमठौकिक-९ जंड

#### सेवाफलम् विवृतिप्रकाशसहितम् ।

सामर्थ्यरूपं फलमुन्यते । यतो हि निश्चितम् । अलौकिकसामर्थ्यस्य दाने सित तनुवित्तजा-सेवाप्रारम्भे जातो यो मनोरथः ममानया सेवया मानसीसेवा सिध्यत्वेवंरूपः स सिध्येत्, अत इदं फलमङ्गभृतमुन्यते । अथवा सामुज्यं फलमङ्गभृतमुन्यते । अथवा साक्षात्सेवोपयो-ग्यधिकाररूपदेहोङ्गभृतं फलमुन्यते । यत एतयोरिप दाने प्रथमं जातो मनोरथः सिध्येत्, नान्यथा। तस्मादेतयोरिप मानसीसेवायामङ्गभृतत्वम्। अस्मिन् फलत्रये कालो न नियामकः संपादको न भवति। यतः पुष्टिमार्गीयदैवजीवे मानसीसेवार्थं भगवदुत्पादितमेवैतत्फलत्रयम्।

एवं मानसीसेवायामङ्गभूतं फलत्रयमुपपाद्य मानसीसेवायां प्रतिबन्धकत्रयमुप-पादयन्ति सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम् । तदेव विश्वदयन्ति उद्धेग इति । मानसी-सेवायां तु उद्देगः वाधकं भवेत् । अथवा प्रतिबन्धः वाधकं भवेत् । भोगो वा वाधकं भवेत् । एवं वाधकत्रयं सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम् । तुशब्दोन्यव्यावृत्यर्थम् । बाधकानां परित्याग इति । बाधकत्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भोगो द्विविधः । ठौकि-कोऽलौकिकश्च । द्विविधेपि भोगे एकं लौकिकभोगरूपं वाधकं तथा त्याज्यम् । अपरं दितीयमठौकिकभोगस्बरूपं निष्प्रत्यृहं निर्विष्टं भगवतेव निर्वाहात् । स अठौकिकभो-गस्तु महान् भोगः सदा निरन्तरं सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परतारूपः । फलत्रयाणां मध्ये प्रथमे फलेंऽलौकिकसामर्थ्यरूपे प्रविशति । अतो न त्यक्तुं योग्यः । प्रतिबन्धोपि द्विविधः। साधारणो भगवत्कृतश्च । तत्र प्रतिबन्धद्वये आद्यः साधारणः बुद्ध्या उपायेन त्याज्यः । भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यम् । तदेवाहुः अक-र्तेञ्यमिति । मगवतो जीवकर्तृकं भजनं कर्तुमयोग्यं चेत्तदा सर्वप्रकारेण गतिर्नीह । फलं नेति निश्चयः । यदा भगवत्कृतप्रतिबन्धः सर्वथा निवारियतुमयोग्यस्तदा तत्प्रति-बन्धनिवारणार्थं कृता या अन्यदेवतासेवा सापि व्यर्था । अन्यफुठदातृणामपि देवानां भगवद्धीनानां भगवत्कृतप्रतिबन्धानिवारकत्वात् । किञ्च, यदा भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तदा आसुरोयं जीव इति निर्धारः । अयं जीवो दैवः पुष्टिमार्गीयजीववत् सेवादिना प्रती-यमानोप्यासुर इति निर्धारः । दैवजीवे भगवत्कृतप्रतिबन्धासंभवात् । ननु यदा भक्ति-मार्गीयमजने भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तदा शोकाभावाय तेन किं कार्यमित्याकांक्षायामाहः यथा वेति । वेत्यनादरे । यथा येन प्रकारेण वेदान्तश्रवणादिना अन्येनापि येन केन-चित्प्रकारेण तत्त्वनिर्धारः स्वरूपनिर्धारो भवति तेन प्रकारेण तस्य विवेकः साधनं संमतम्। विवेकस्वरूपं तदेव विवृतं तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यम् , शोकाभावायेति विवेकः । यदा भक्तिमार्गीयभजने मगवत्कृतप्रतिबन्धस्तदा शोकाभावाय ज्ञानमार्गेण मया स्थातव्यमिति विवेकरूपं साधनम् । साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाहः सविघ्नोल्पो **घातकः स्या**दिति । सविव्यत्वादल्यत्वाद्भावविघातकत्वात् साधारणो भोगस्त्याज्यः । ष्ठावेतौ सदा मतौ । एतौ साधारणप्रतिबन्धसाधारणभोगरूपौ सदाप्रतिबन्धकौ संमतावत-

#### सेवाफलम् विवृतिप्रकाशसहितम्।

स्त्याज्यौ । द्वितीय इति । द्वितीयो भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तस्मिन् सित ज्ञानमार्गेणापि श्वित्य-संभवे चिन्ता भवति । तदभावार्थमाहुः द्वितीय इति । ज्ञानमार्गेणापि स्थितौ भगवत्क्र-तप्रतिवन्धे सर्वथा चिन्ता त्याच्या । संसारनिश्चयात् । सर्वत्र भगवत्कृतप्रतिवन्धाद्यं जीव आसुर इत्यस्य संसार एव भवति, नतुद्धार इति निर्धारात् सर्वथा चिन्ता लाज्या । भगव-रकृतप्रतिबन्धस्य ज्ञापकमाहुः नन्वाद्य इति । नन्विति विरोधोक्तौ । दैवजीवे सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परत्वं, तेन तत्कृता सेवा आधिदैविकी, आधिदैविको भगवान् तत्संबन्धिनी भवति। आसुरजीवे भगवत्कृतप्रतिबन्धादाद्यफलाभावे सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परत्वाभावे सति तत्र **अगवतः** फलदातृत्वं नास्ति । तदा तत्कृता सेवा नाधिदैविकी भगवत्संवन्धिनी न भवती-स्युक्तं भवति । तस्य प्रपञ्चासक्तत्वात् । तृतीय इति । नतु तृतीये-भोगाभावे वाधकं गृहम् । भोगामावस्तदैव सिघ्यति यदा गृहपरित्यागः । अवर्घेयमिति । इयं फलत्रयी अतिबन्धकामावत्रयी अवरया, न स्वराक्या । तथापि भाव्या विचारणीया । मम फलत्रयं **अवतु,** प्रतिबन्धकाभावत्रयं भवतु, एवं विचारणीया । फलत्रयप्रतिबन्धकाभावत्रयाभ्याम-न्यत् सर्वं फलभावनं प्रतिबन्धकभावनं स्वान्तर्भ्रान्तिरित्यर्थः । ननु पुष्टिमार्गीयाणां किमर्थं **भावनं, तं** विनैव फलसिद्धेरित्याशंकायामाहुः तदीयैरिति । पुष्टिमार्गीयैरप्येतद्भावनं का-र्थम् । एतद्भावने मगवान् पुष्टिमार्गे फलदाने विलम्बं न करोत्येव । अतः पुष्टिमार्गीया-णामेतद्भावने शीघं फलं भवत्यतस्तैरिप भावनं कार्यम् । नतु सत्त्वादिप्राकृतगुणकृतचित्त-सोमे सित कथं भावनं कार्यं तत्राहुः गुणक्षोभेपीति । चित्तस्य गुणत्रयकृतक्षो-अप्येतदेव फलप्रतिबन्धकत्रयप्राप्तिनिवृत्तिभावनं तन्निवारणे साधनरूपं द्रष्टव्यम् । एत-द्भावनयैव गुणत्रयक्षोमोपि नश्यतीति मे मतिः। एवंप्रकारिका मम बुद्धिः। कुसृष्टिरिति। अत्रैतद्भावनकृतगुणत्रयक्षोमनिवारणे काचित् कुमष्टिरेतद्भावनयैव गुणत्रयकृतक्षोमो नश्य-तीति कथं, गुणत्रयकृतक्षोभनिवारणे साधनान्तराण्यपि भविष्यन्तीत्येवंरूपानुपपत्तिरूत्यवते चेत्, निश्चयेन स वै भ्रमः । स्वान्तर्भ्रान्तिः । अत्र न काप्यनुपपत्तिरिति दिक् ।

इति श्रीसेवाफलविष्टतिप्रकाशः।

## परिशिष्टम् ।

| <b>पृ</b> ष्ठम् | पिद्धः | पादः                                                    | पाठान्तरम् ।                     |  |  |  |
|-----------------|--------|---------------------------------------------------------|----------------------------------|--|--|--|
| ધ્              | ३९     | सद्विषयकः                                               | सिद्धिविषयकः                     |  |  |  |
| Ę               | 6      | दर्शनसेवायाम्                                           | दर्शने सेवायाम्                  |  |  |  |
| Ę               | २२     | अलैकिकसाधन                                              | अलौकिकगोगसाधन                    |  |  |  |
| e               | 4      | द्विविध इस्रनन्तरम्, ठौकिकोऽठौकिकश्च। तत्र ठौकिकस्साज्य |                                  |  |  |  |
|                 |        |                                                         | एव । प्रतिबन्धो द्विविधो ।       |  |  |  |
| 6               | २५     | द्रवादस्य                                               | द्वश्चा                          |  |  |  |
| १९              | 3      | प्रयत्नसम्भवेन ।                                        | प्रयम्भा<br>प्रयसासम्भवेन ।      |  |  |  |
| २२              | 29     | तदवैयर्थ्य-                                             | त्रयत्नासम्मवन ।<br>तद्दैयर्थ्य- |  |  |  |
| -0-             |        | 4414-4                                                  | तह्रथथ-                          |  |  |  |

श्रीवल्लभगोखामिनां टीकाया मुद्रणानन्तरं प्रभुकृपयास्मामिस्तेषां टीकायाः द्वितीया प्रतिः प्राप्ता । सा टीका श्रीवल्लभगोखामिभिः पुनर्लिखिता, इति प्रतिभाति । तन्मध्ये तैः प्रथमटीकापेक्षया केषु केषु खलेषु किश्चिद्धिकं लिखितम्, तदत्र वाचकानां जिज्ञासा तृष्टयर्थं प्रन्थरक्षणार्थं चावतार्यते ।

पृष्ठ २३, पिक्क १२, सर्वाभोग्यसुधानन्तरमिदमधिकं वाचनीयम् — 'फलक्रपापीयं भगवता साधनतामापादितेति वेणुगीते निक्रपितमतोऽलैकिकत्वम् ।'

पृष्ठ २३, पिक्क २४, सेवोपयोगिदेहो इत्यस्यानन्तरं 'इति यस्य देहस्य सेवायामेवोपयोगः, अन्यदावयवा अप्रकटा एव स इत्यर्थः । यत्र स्वरूपानन्ददानम्, तत्र फलत्रयमि, यत्र धर्मभूतानन्ददानम्, स्वयमप्रधानीभूय, तत्र फलद्वयम्, यत्र स्वप्रधानयेन धर्मभूतानन्ददानम्, तत्र सेवोपयोगिदेहमात्रदानमिति ज्ञेयम् ' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २३, पिक्क २७, लभनते-इत्यस्यानन्तरं 'इमान्येव फलरूपात्मनिवेदनसंख्य-दास्यानि ज्ञेयानि 'इत्यधिकम्।

पृष्ठ २४, पिक्क ३, भोगः—इत्यस्यानन्तरं 'भगवदुपयोगिवस्तुपरतायाः प्रति-बन्धकत्वाभावादत्र यर्द्धम्बुजाक्षेतिश्लोकव्याख्यातः सर्वथा भगवन्तमप्रपन्नः अन्यपदार्थी ज्ञेयः। अप्रपन्नोननुगतो भगवदनुपयोगीति यावत्। नवरत्ने चित्तोद्वेगमित्यस्याभासे चित्तस्य पुत्रादिपरता उद्वेगपदार्थी निरूपितः। अन्यपरतेतियावत्। तद्वयायेन त्रयमपीदं ज्ञेयम्।' इत्यधिकम्।

पृष्ठ २४, पिक्क ५, मूलार्थः—इत्यस्यानन्तरं 'तत्र द्वयं साक्षात्तद्वाधकं प्रतिबन्ध-रूपम्, एकं च तदाधारस्य साधनस्य बाधेन बाधकमिति भेदो ज्ञेयः । सामर्थ्यस्य साधकथनेन सामर्थ्योत्पत्तेः पूर्वमेतत्सम्भवे सामर्थ्यं नोत्पबेतेति सिद्धमेवेति भावः । नवरत्ने

तथानिरूपणान्निवेदनपदार्थनाशाभावेपि तद्धाधस्तु स्यादिति तुशब्दः । तेन जन्मान्तर-व्यवधानं भवतीति निवन्धे निरूपितमिति भावः । सामर्थ्यवाधश्च तद्वेतुभूताभ्यासवाधेन सेवानभ्यस्ता भवतीत्यर्थः ।' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पङ्कि ७, ठौिककभोगानाम् इत्यस्यानन्तरं 'बाधकत्वात्तत्साधनपरि-त्यागः कर्तव्यः । मनोदेहेन्द्रियाणि च भगवदसम्बन्धिषु न प्रवर्तनीयानि । तथा सित तेषां तत्परता भवति 'विषयान् ध्यायतश्चित्तं विषयेषु विषज्ञत' इति वाक्यादिति भावः । साधन-

परित्यागं विवृण्वतों इत्यधिकम्।

पृष्ठ २४, पिक १२, भोगः—इसस्यानन्तरं 'लौकिकस्त्याज्य इति । सिद्धान्त-रहस्योक्तप्रकारेण यथासम्भवं भगवदुपयोगं सम्पाद्य भोगः कर्तव्य इत्यर्थः । प्रतिबन्ध इति । श्रवणकीर्तनादिना हरिश्चेद्धदयं निविशते तदा पूजा सर्वदा निर्वहित । एवं जाते ततः कार्यान्तरवज्ञाञ्जाता तनोरन्यपरता साधारणः प्रतिचन्धः । क्रियमाणेपि अवणकीर्त-नादौ हरिश्चेन्न निविशेत्तदाभ्यासो न भवति । तेन जाता तनोरन्यपरता या स भगव-त्कृतप्रतिवन्धः ।

पृष्ठ २४, पिक्क १३, विभावनीयेत्यर्थः—इत्यस्यानन्तरं 'बुद्धिर्वा तत्र न स्थाप-नीया । यहाकरणेपि तदनुचिन्तनं न कर्तव्यमित्यर्थः । अठौकिकभोगो न त्याज्य इत्या-

श्येनाहः अलौकिकेति ।' इस्रिधकम् ।

पृष्ठ २४, पिक्क २०, प्रतिबन्धः — इत्यस्थानन्तरं 'ध्रुवस्य गता भक्तिः कुवेरेण

सिद्धेति चतुर्थस्कन्धे निरूपितं तथात्राप्याशङ्का नेत्याहुः तदेति' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पिक २२, बोध्यम् इत्यस्यानन्तरं 'नतु दुरदृष्टनाशनार्थं कात्यायनी-पूजेति कात्यायनीपदनिरुक्तौ सुबोधिन्यां निरूपितम्, दुरदृष्टस्य भगवत्कृतप्रतिबन्धत्वं च तत्रैव निरूपितम् । यदि भगवदिच्छयैवेति । स्वेच्छामप्येतदनुगुणां करिष्यतीति च । तथा च कथमन्यसेवावैयर्थ्यमित्यत आहुरयमिति । ठीठास्थेषु रसिवशेषानुभवार्थं भगवता प्रतिबन्धः सम्पाद्यते न त्वासुरत्वं तेषु । आधुनिकोयं त्वासुर एव भगवता प्रतिबन्धयुक्तः क्रियते, तदा तु फलाभावनिश्चयात् साधनवैयर्ध्यमिति भावः ।' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २५, पिक्क १७, बाधकत्वाभावात् इत्यस्यानन्तरं 'विद्यमानमप्यदृष्टं तस्य दुर्बलम् । अत एव प्रारब्धभोजनार्थं प्रभुश्चेद्विलम्बत इत्युक्तम् । लोकवेदस्वास्थ्यं हरिर्न

करिष्यतीति चोक्तम् । इत्यधिकम् ।

| Wastlern |    | -2-   | 0.0 | रवार         | रंगार्स । |
|----------|----|-------|-----|--------------|-----------|
| पृष्ठ    | 37 | पङ्गि | 88  | दढाद्        | हठात्     |
|          | ३२ | 19    | २८  | सा<br>विवरणे | स<br>वरणे |
| 77       | 94 | 11    | २१  | विवरणे       | वरणे      |
| 77       |    | "     |     |              |           |





